
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 
 
 
 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 

 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

viii 

 

ABSTRAK 

Nama  : RABIAH AL-HUSNA NST 

NIM  : 2250100054 

Judul  : Analisis Ayat-ayat Tarbawi dalam Surah Al-Baqarah Menurut  

Tafsir Al-Misbah dan Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan 

Islam 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis ayat-ayat tarbawi dalam surah al-

Baqarah menurut Tafsir al-Misbah karya M. Quraish Shihab dan mengkaji 

relevansinya dengan tujuan pendidikan Islam dalam surah al-Baqarah ayat 21, 30, 

200, dan 247 yang mengandung nilai-nilai pendidikan yang fundamental dalam 

Islam. Menggunakan pendekatan kualitatif-deskriptif dengan metode studi 

kepustakaan dan analisis isi. Tafsir al-Misbah dijadikan sebagai sumber utama 

dalam menafsirkan makna dan nilai-nilai pendidikan. Hasil penelitian 

menunjukkan bahwa ayat-ayat tersebut memuat prinsip-prinsip dasar pendidikan 

Islam seperti menanamkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swt, menjadi 

khalifah/pemimpin, mencapai kebahagiaan dunia akhirat, membentuk Muslim yang 

berakhlak mulia tangguh dan kuat. Nilai-nilai tersebut sejalan dengan tujuan 

pendidikan Islam yang meliputi pembentukan insan yang beriman, berakhlak mulia, 

dan mampu menjalankan tugas kekhalifahan di muka bumi. Dengan demikian, 

surah al-Baqarah menurut Tafsir al-Misbah relevan sebagai landasan konseptual 

dan praktis dalam merumuskan tujuan pendidikan Islam. 

Kata Kunci: Ayat Tarbawi, Surah al-Baqarah, Tafsir al-Misbah, Tujuan Pendidikan 

Islam, Quraish Shihab 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

ix 

 

ABSTRACT 

 

Name   : Rabiah Al-Husna NST 

Student ID Number : 2250100054 

Title   : Analysis of Tarbawi Verses in Surah Al-Baqarah 

According to Tafsir Al-Misbah and Their Relevance to the Goals of Islamic 

Education 

This study aims to analyze the tarbawi (educational) verses in Surah Al-Baqarah 

based on the interpretation of Tafsir Al-Misbah by M. Quraish Shihab and to 

examine their relevance to the goals of Islamic education, focusing on verses 21, 

30, 200, and 247, which contain fundamental educational values in Islam. The study 

employs a qualitative-descriptive approach through library research and content 

analysis. Tafsir Al-Misbah is used as the primary source to interpret the meanings 

and educational values of the verses. The research findings indicate that these verses 

contain core principles of Islamic education, such as instilling faith and piety in 

Allah SWT, fulfilling the role of vicegerency (leadership), striving for happiness in 

both the world and the hereafter, and forming Muslims with strong and noble 

character. These values align with the objectives of Islamic education, which 

include shaping individuals who are faithful, morally upright, and capable of 

fulfilling their role as khalifah (vicegerent) on earth. Therefore, Tafsir Al-Misbah’s 

interpretation of Surah Al-Baqarah serves as a conceptual and practical foundation 

in formulating the goals of Islamic education. 

Keywords: Tarbawi verses, Surah Al-Baqarah, Tafsir Al-Misbah, Islamic 

Education Goals, Quraish Shihab 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

x 

 

 

 ملخص البحث

 رابعة الحُسنى ناستيون :   الاسم

 2250100054:   رقم القيد

 تحليل  الآيات التربوية في سورة البقرة وفقًا لتفسير المصباح وصلتها    : عنوان البحث

 بأهداف  التربية  الإسلامية

 يهدف هذا البحث إلى  تحليل الآيات التربوية  في سورة البقرة وفقًا  لتفسير "المصباح "لمؤلفه

ريش شهاب، وبيان  مدى صلتها بأهداف التربية  الإسلامية  في  الآيات 21، 30
ُ
 ،الدكتور  محمد  ق

 و247 من سورة البقرة، التي تحتوي  على القيم التربوية  الأساسية  في الإسلام .وقد  ،200

 استخدم الباحث المنهج الوصفي النوعي بأسلوب الدراسة  المكتبية  وتحليل المحتوى، مع 

 .اعتماد تفسير "المصباح "كمصدر رئيس في تفسير المعاني والقيم التربوية 

 

 وقد أظهرت نتائج البحث أن هذه الآيات تتضمن المبادئ الأساسية  للتربية  الإسلامية، مثل 

 ترسيخ الإيمان والتقوى  بالله سبحانه وتعالى، وتحقيق مفهوم الخلافة والقيادة، والسعي لنيل

 .السعادة  في الدنيا والآخرة، وتكوين المسلم ذي الأخلاق الحميدة القوي  والثابت

 

 تتوافق هذه القيم مع أهداف التربية  الإسلامية، التي تهدف إلى تكوين الإنسان المؤمن، ذي

 الأخلاق الكريمة، والقادر على أداء مهمته في الخلافة على وجه الأرض  .وبناءً  عليه،  فإن  تفسير

 .المصباح "لسورة البقرة يُعد   مرجعًا نظريًا  وعمليًا في  صياغة  أهداف التربية  الإسلامية "

 

 الكلمات المفتاحية  :الآيات التربوية، سورة البقرة، تفسير المصباح،  أهداف التربية

 الإسلامية،قريش شهاب

 

 

 



 

 

xi 

 

TRANSLITERASI ARAB – LATIN 

Keputusan Bersama Menteri Agama RI,  

Menteri Pendidikan dan Menteri Kebudayaan RI 

No. 158/1987 dan No. 0543b/U/1987  

Tertanggal 22 Januari 1988 

 

Transliterasi dimaksudkan sebagai pengalihhurufan dari abjad yang satu ke 

abjad yang lain. Transliterasi Arab-Latin di sini ialah penyalinan huruf-huruf Arab 

dengan huruf-huruf Latin beserta perangkatnya.  

 

A. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam sistem tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf. Dalam transliterasi ini sebagian dilambangkan 

dengan huruf dan sebagian dilambangkan dengan tanda, dan sebagian lagi 

dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus.  

Berikut ini daftar huruf Arab yang dimaksud dan transliterasinya dengan 

huruf latin: 

 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 Alif Tidak dilambangkan Tidak dilambangkan أ

 ب
Ba B Be 

 ت
Ta T Te 

 ث
Ṡa ṡ es (dengan titik di atas) 

 ج
Jim J Je 

 ح
Ḥa ḥ ha (dengan titik di 

bawah) 

 خ
Kha Kh ka dan ha 

 د
Dal d De 

 ذ
Żal ż Zet (dengan titik di atas) 

 ر
Ra r er 

 ز
Zai z zet 

 س
Sin s es 

 ش
Syin sy es dan ye 

 ص
Ṣad ṣ es (dengan titik di bawah) 

 ض
Ḍad ḍ de (dengan titik di 

bawah) 



 

 

xii 

 

Huruf 

Arab 
Nama Huruf Latin Nama 

 ط
Ṭa ṭ te (dengan titik di bawah) 

 ظ
Ẓa ẓ zet (dengan titik di 

bawah) 

 ع
`ain ` koma terbalik (di atas) 

 غ
Gain g ge 

 ف
Fa f ef 

 ق
Qaf q ki 

 ك
Kaf k ka 

 ل
Lam l el 

 م
Mim m em 

 ن
Nun n en 

 و
Wau w we 

 ھ
Ha h ha 

 ء
Hamzah ‘ apostrof 

 ي
Ya y ye 

 

B. Vokal  

Vokal bahasa Arab, seperti vokal bahasa Indonesia, terdiri dari vokal 

tunggal atau monoftong dan vokal rangkap atau diftong. 

1. Vokal Tunggal 

Vokal tunggal bahasa Arab yang lambangnya berupa tanda atau harakat, 

transliterasinya sebagai berikut: 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah a a ـَ

 Kasrah i i ـِ

 Dammah u u ـُ

 

2. Vokal Rangkap 

Vokal rangkap bahasa Arab yang lambangnya berupa gabungan antara 

harakat dan huruf, transliterasinya berupa gabungan huruf sebagai berikut: 

 

Huruf Arab Nama Huruf Latin Nama 

 Fathah dan ya ai a dan u يْ.َ.. 



 

 

xiii 

 

  Fathah dan wau au a dan u وْ.َ.. 

 

Contoh: 

 kataba  كَتبََ  -

 fa`ala  فعََلَ  -

 suila  سُئِلَ  -

 kaifa  كَيْفَ  -

 haula حَوْلَ  -
 

C. Maddah 

Maddah atau vokal panjang yang lambangnya berupa harakat dan huruf, 

transliterasinya berupa huruf dan tanda sebagai berikut: 

 

Huruf Arab Nama 
Huruf 

Latin 
Nama 

 Fathah dan alif atau اَ...ىَ... 

ya 

ā a dan garis di atas 

 Kasrah dan ya ī i dan garis di atas ىِ... 

 Dammah dan wau ū u dan garis di atas وُ... 

 

Contoh: 

 qāla  قَالَ  -

 ramā  رَمَى -

 qīla  قيِْلَ  -

 yaqūlu  يقَوُْلُ  -

 

D. Ta’ Marbutah 

Transliterasi untuk ta’ marbutah ada dua, yaitu: 

1. Ta’ marbutah hidup 

Ta’ marbutah hidup atau yang mendapat harakat fathah, kasrah, dan 

dammah, transliterasinya adalah “t”. 

2. Ta’ marbutah mati 

Ta’ marbutah mati atau yang mendapat harakat sukun, transliterasinya 

adalah “h”. 

3. Kalau pada kata terakhir dengan ta’ marbutah diikuti oleh kata yang 

menggunakan kata sandang al serta bacaan kedua kata itu terpisah, maka ta’ 

marbutah itu ditransliterasikan dengan “h”. 

 

Contoh: 

 raudah al-aṭfāl/raudahtul aṭfāl  رَؤْضَةُ الأطَْفَالِ  -



 

 

xiv 

 

رَةُ  -  /al-madīnah al-munawwarah  الْمَدِيْنَةُ الْمُنوََّ

al-madīnatul munawwarah 

 ṭalhah  طَلْحَةْ  -

 

E. Syaddah (Tasydid) 

Syaddah atau tasydid yang dalam tulisan Arab dilambangkan dengan sebuah 

tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid, ditransliterasikan dengan huruf, yaitu 

huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah itu. 

Contoh: 

لَ  -  nazzala  نزََّ

 al-birr  البرِ   -

 

F. Kata Sandang 

Kata sandang dalam sistem tulisan Arab dilambangkan dengan huruf, yaitu 

 :namun dalam transliterasi ini kata sandang itu dibedakan atas ,ال

1. Kata sandang yang diikuti huruf syamsiyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah ditransliterasikan 

sesuai dengan bunyinya, yaitu huruf “l” diganti dengan huruf yang langsung 

mengikuti kata sandang itu. 

2. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah 

Kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan 

dengan sesuai dengan aturan yang digariskan di depan dan sesuai dengan 

bunyinya. 

Baik diikuti oleh huruf syamsiyah maupun qamariyah, kata sandang ditulis 

terpisah dari kata yang mengikuti dan dihubungkan dengan tanpa sempang. 

Contoh: 

جُلُ  -  ar-rajulu  الرَّ

 al-qalamu الْقلَمَُ  -

 asy-syamsu الشَّمْسُ  -

 al-jalālu الْجَلالَُ  -

 

G. Hamzah 

Hamzah ditransliterasikan sebagai apostrof. Namun hal itu hanya berlaku 

bagi hamzah yang terletak di tengah dan di akhir kata. Sementara hamzah yang 

terletak di awal kata dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

Contoh: 

 ta’khużu تأَخُْذُ  -

 syai’un شَيئ   -

 an-nau’u النَّوْءُ  -

 inna إنَِّ  -

 

H. Penulisan Kata 



 

 

xv 

 

Pada dasarnya setiap kata, baik fail, isim maupun huruf ditulis terpisah. 

Hanya kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab sudah lazim 

dirangkaikan dengan kata lain karena ada huruf atau harkat yang dihilangkan, maka 

penulisan kata tersebut dirangkaikan juga dengan kata lain yang mengikutinya. 

Contoh: 

ازِقيِْنَ وَ إنَِّ اللهَ فهَُوَ  - خَيْرُ الرَّ  Wa innallāha lahuwa khair ar-rāziqīn/ 

Wa innallāha lahuwa khairurrāziqīn 

 Bismillāhi majrehā wa mursāhā بِسْمِ اللهِ مَجْرَاهَا وَ مُرْسَاهَا -

-  

I. Huruf Kapital 

Meskipun dalam sistem tulisan Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam 

transliterasi ini huruf tersebut digunakan juga. Penggunaan huruf kapital seperti 

apa yang berlaku dalam EYD, di antaranya: huruf kapital digunakan untuk 

menuliskan huruf awal nama diri dan permulaan kalimat. Bila mana nama diri 

itu didahului oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap 

huruf awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

 

Contoh: 

ِ الْعَالمَِيْنَ  -  /Alhamdu lillāhi rabbi al-`ālamīn الْحَمْدُ للهِ رَب 

Alhamdu lillāhi rabbil `ālamīn 

حِيْمِ  حْمنِ الرَّ  Ar-rahmānir rahīm/Ar-rahmān ar-rahīm  الرَّ

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku bila dalam tulisan 

Arabnya memang lengkap demikian dan kalau penulisan itu disatukan dengan 

kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang dihilangkan, huruf kapital tidak 

dipergunakan. 

 

Contoh: 

 Allaāhu gafūrun rahīm  اللهُ غَفوُْر  رَحِيْم   -

ِ الْأمَْرُ جَمِيْعاً -  Lillāhi al-amru jamī`an/Lillāhil-amru jamī`an  لِِل 

 

J. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, pedoman 

transliterasi ini merupakan bagian yang tak terpisahkan dengan Ilmu Tajwid. 

Karena itu peresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai dengan pedoman 

tajwid. 

 

 

 

 

 

 



 

 

xvi 

 

KATA PENGANTAR 

 بِسْمِ اللّهِٰ الرَّحْْهنِ الرَّحِيْمِ 

Syukur Alhamdulillah peneliti panjatkan kehadirat Allah Swt yang telah 

melimpahkan rahmat dan hidayah-Nya sehingga Tesis ini dapat diselesaikan, 

dengan judul: Analisis Ayat-ayat Tarbawi dalam Surah Al-Baqarah Menurut 

Tafsir Al-Misbah dan Relevansinya dengan Tujuan Pendidikan Islam. 

Shalawat serta salam semoga tercurahkan kepada Nabi Muhammad SAW, mudah-

mudahan kita mendapat syafaatnya dikemudian hari. 

Tesis ini merupakan salah satu dari syarat untuk menyelesaikan studi 

pascasarjana di Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan. Peneliti menyadari bahwa sebagai manusia biasa pasti 

mempunyai kelemahan dan kekurangan, sehingga apa yang tertulis dalam Tesis ini 

akan jauh dari kesempurnaan. Peneliti dengan senang hati akan menerima saran dan 

kritik dari pihak manapun demi kemajuan bidang ilmu secara umum dan khususnya 

dunia pendidikan. Meski melalui banyak hambatan dan kendala dalam melakukan 

penelitian ini, namun berkat perjuangan, bantuan dan dorongan dari banyak pihak 

tesis ini dapat diselesaikan. 

Peneliti mengucapkan terima kasih yang sebesar-besarnya, juga 

memberikan penghargaan setinggi-tingginya kepada yang terhormat: 

1. Dr. Muhammad Darwis Dasopang, M.Ag selaku Rektor Universitas Islam 

Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, beserta seluruh 

civitas akademik. 



 

 

xvii 

 

2. Prof. Dr. H. Ibrahim Siregar, MCL selaku Direktur Pascasarjana Universitas 

Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan dan Dr. H. 

Zulhimma, M.Ag, Wakil Direktur Pascasarjana Universitas Islam Negeri Syekh 

Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan beserta seluruh civitas akademik 

yang telah memberikan arahan tentang penulisan tesis ini. 

3. Dr. Zulhammi, M.Ag, M.Pd. sebagai ketua Program Studi Pendidikan Agama 

Islam Pascasarjana Program Magister Universitas Islam Negeri Syekh Ali 

Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan. 

4. Prof. Dr. Sumper Mulia Harahap, M.Ag. selaku Pembimbing I peneliti dalam 

menyelesaikan penulisan tesis ini, banyak pikiran dan waktu yang tercurahkan 

dalam menyelesaikan tesis ini, semoga Allah membalas kebaikannya. 

5. Prof. Dr. Erawadi, M.Ag. selaku Pembimbing II peneliti dalam menyelesaikan 

penulisan tesis ini, banyak pikiran dan waktu yang tercurahkan dalam 

menyelesaikan tesis ini, semoga Allah membalas kebaikannya. 

6. Seluruh Bapak/Ibu Dosen serta Staf Administrasi Pascasarjana Program 

Magister Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan yang telah banyak membantu hingga terselesainya studi ini. 

7. Teristimewa kepada Suamiku tercinta sosok penopang yang setia, 

yang selalu memberikan semangat, doa, dan pengorbanan tanpa henti. 

Terima kasih atas kesabaran, cinta, dan dukunganmu dalam setiap langkah 

perjuanganku.  

8. Kepada Ayah tercinta Drs. H. Puli Taslim Nst., H. Anas Na’man Batubara dan 

ibu tersayang Nur Wahidah Rangkuti, Hj. Khairani yang tidak pernah mengeluh 



 

 

xviii 

 

dan selalu mencurahkan kasih sayang, mendidik, mendoakan dan mencukupi 

kebutuhan penulis, semoga Allah SWT mengampuni dosa keduanya dan 

melindungi serta memberikan umur panjang lagi berkah. Adik-adik tersayang 

yang menjadi sumber motivasi bagi peneliti untuk menyelesaikan penelitian ini. 

Terakhir pada semua pihak yang tidak dapat peneliti sebutkan satu persatu 

yang telah membantu dan mendukung selama perkuliahan dan penyusunan tesis ini. 

Semoga segala kebaikan dan keikhlasan mereka semua mendapatkan balasan dari 

Allah Swt dan mudah-mudahan tesis ini mempunyai manfaat bagi pihak yang 

memerlukannya. Aamiin. 

Padangsidimpuan,    Juni 2025 

Penulis, 

 

 

 

 

Rabiah Al-Husna Nst 

NIM. 2250100054 

  



 

 

xix 

 

DAFTAR ISI 

SAMPUL 

HALAMAN MUKA 

PERSETUJUAN PEMBIMBING 

DEWAN PENGUJI SIDANG MUNAQASYAH 

PERNYATAAN BEBAS PLAGIASI 

PERNYATAAN PERSETUJUAN PUBLIKASI 

PENGESAHAN 

ABSTRAK ...................................................................................................... viii 

ABSTRACT .................................................................................................... ix 

 x ........................................................................................................ ملخص البحث 

KATA PENGANTAR .................................................................................... xi 

PEDOMAN TRANSLITER ARAB-LATIN ................................................ xiv 

DAFTAR ISI ................................................................................................... xvi 

DAFTAR TABEL .......................................................................................... xviii 

 

BAB I PENDAHULUAN .................................................................................. 1 

A. Latar Belakang ............................................................................. 1 

B. Batasan Masalah .......................................................................... 6 

C. Batasan Istilah .............................................................................. 7 

D. Rumusan Masalah ........................................................................ 8 

E. Tujuan Penelitian ......................................................................... 9 

F. Manfaat Penelitian ....................................................................... 9 

BAB II KAJIAN PUSTAKA ............................................................................ 11 

A. Landasan Teori .......................................................................... 11 

1. Ayat-ayat Tarbawi dalam Al-Qur’an Surah Al-Baqarah ...... 11 

2. Tinjauan Umum Tentang Tafsir  ........................................... 13 

3. Biografi Singkat Penulis Tafsir Al-Misbah .......................... 26 

4. Pendidikan Islam ................................................................... 41 

B. Penelitian Terdahulu yang Relevan ......................................... 51 

BAB III   METODOLOGI PENELITIAN ........................................................ 58 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian  ............................................. 58 

B. Sumber Data  .............................................................................. 58 

C. Metode Pengumpulan Data ....................................................... 59 

D. Metode Pengolahan Dan Analisis Data .................................... 60 

BAB IV   HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN.................................. 63 

A. Hasil Penelitian  .......................................................................... 63 

1. Penafsiran Surah Al-Baqarah Ayat 21, 30, 200, 247 Menurut 

Tafsir Al-Misbah  .................................................................. 63 

2. Analisis Tujuan Pendidikan yang Terkandung Dalam Surah 

Al-Baqarah Ayat 21, 30, 200, 247 Dan Relevansinya dengan 



 

 

xx 

 

Tujuan Pendidikan Islam ...................................................... 83 

B. Pembahasan ................................................................................ 93 

BAB V PENUTUP .................................................................................. 100 

A. Kesimpulan ............................................................................... 100 

B. Saran ......................................................................................... 102 

DAFTAR PUSTAKA 

LAMPIRAN 



 

 

xxi 

 

DAFTAR TABEL 

 

Tabel 4.1  Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 21  ............................... 77 

Tabel 4.2  Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 30 ............................... 78 

Tabel 4.3  Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 200 ............................. 79 

Tabel 4.4  Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat ..................................... 81 

Tabel 4.5  Relevansi Surah Al- Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Baqarah 

Ayat 21, 30, 200, 247 dengan Tujuan Pendidikan Islam  .............. 99 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

1 
 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A. Latar Belakang 

Tujuan pendidikan merupakan salah satu dari komponen penting 

pendidikan, oleh karena itu harus dirumuskan terlebih dahulu sebelum 

merumuskan komponen-komponen yang lain. Tujuan merupakan standar 

usaha yang dapat ditentukan dan mengarahkan usaha yang akan dilalui. 

Disamping itu, tujuan juga dapat membatasi obyek yang lain, agar usaha atau 

kegiatan dapat terfokus pada apa yang dicita-citakan, dan yang terpenting lagi 

adalah bahwa tujuan dapat memberikan penilaian atau evaluasi terhadap usaha-

usaha yang lain.1 

Pada dasarnya pendidikan merupakan proses pengalihan pengetahuan 

secara sadar dan terencana untuk mengubah tingkah laku manusia dan 

mendewasakan manusia melalui proses pengajaran dalam bentuk pendidikan 

formal, nonformal, dan informal.2 Sehingga secara sederhana, pendidikan 

merupakan proses yang disengaja dan terencana untuk mentransfer 

pengetahuan serta membentuk perilaku dan kedewasaan seseorang melalui 

berbagai bentuk pengajaran, baik formal, nonformal, maupun informal. 

Pendidikan adalah hak semua orang dan kalangan tidak memandang 

bagaimana status seseorang tersebut, seperti halnya dalam Islam. Pendidikan 

 
1 Abdul Mijib dan Jusuf Mudzakkir, Ilmu Pendidikan Islam, (Jakarta: Prenada Media 

Groupcet, 2008), hlm. 2. 
2 Muhammad Irham, Psikologi Pendidikan: Teori Dan Aplikasi Dalam Proses 

Pembelajaran, (Yogyakarta: Ar-Ruzz, 2013), hlm. 19. 



2 
 

 

 

Islam berusaha merealisasikan misi agama Islam dalam tiap pribadi manusia, 

yaitu “menjadikan manusia sejahtra dan bahagia dalam persfektif Islam”. Cita-

cita Islam mencerminkan nilai-nilai normatif dari Tuhan yang bersifat abadi 

dan absolut, dalam pengamalannya tidak mengikuti selera nafsu dan budaya 

manusia yang berubah-ubah menurut tempat dan waktu. 

Manusia merupakan makhluk Allah Swt yang mulia, sempurna dan 

tertinggi derajatnya dibanding makhluk-Nya yang lain. Keistimewaan tersebut 

karena Allah menciptakan manusia lengkap dengan akal, dengan demikian 

manusia mampu mengemban amanah Allah Swt atau menyandang predikat 

sebagai khalifah di muka bumi ini.3 Keistimewaan manusia sebagai makhluk 

termulia dijelaskan dalam surah al-Baqarah ayat 31: 

اۤ 
َ
ؤُل سْمَاءِۤ هٰٓ

َ
بِا يْ  وْنِ ٔـُ ْۢبِ نْ

َ
ا  
َ
ةِ فَقَال

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
ى ال

َ
هَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَل

َّ
ل
ُ
سْمَاءَۤ ك

َ
ا
ْ
دَمَ ال

ٰ
مَ ا

َّ
ءِ اِنْ  وَعَل

نْتُمْ صٰدِقِيْنَ 
ُ
   ٣١ك

Artinya: Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) seluruhnya, 

kemudian Dia memperlihatkannya kepada para malaikat, seraya 

berfirman, “Sebutkan kepada-Ku nama-nama (benda) ini jika kamu 

benar!”4 

Ayat ini menggambarkan bahwa Allah mengajarkan kepada Adam 

nama-nama segala sesuatu, yang merupakan simbol dari pemberian akal dan 

ilmu. Ini menunjukkan bahwa akal adalah pembeda utama antara manusia 

 
3 Ramayulis dan Mulyadi, Bimbingan Konseling dan Islam, (Jakarta: Kalam Mulia, 2016), 

hlm. 16. 
4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an dan Terjemah, (Bandung: PT Sygma Examedia 

Arkanleema, 2007), hlm. 6. 



3 
 

 

 

dengan makhluk lain, dan dasar kemuliaan serta tanggung jawab manusia 

sebagai khalifah di bumi. 

Surah al-Baqarah menggambarkan perintah Allah untuk mencari ilmu 

dengan istilah yang variatif, seperti hikmah, ulul albab, dan ta‘lim. Ini 

menunjukkan bahwa pencarian ilmu merupakan bagian penting dari kehidupan 

manusia yang mulia dan harus disadari sebagai amanah dari Allah. 

Sebagaimana dalam surah al-Baqarah ayat 269: 

ا  
َّ
رُ اِل

َّ
ك ثِيْرًاۗ  وَمَا يَذَّ

َ
يَ خَيْرًا ك وْتِ

ُ
مَةَ فَقَدْ ا

ْ
ك حِ
ْ
ؤْتَ ال مَةَ مَنْ يَّشَاءُۤۚ  وَمَنْ يُّ

ْ
ك حِ
ْ
ى ال ؤْتِ وا    يُّ

ُ
ول
ُ
ا

بَابِ 
ْ
ل
َ
ا
ْ
   ٢٦٩ال

Artinya: Dia (Allah) menganugerahkan hikmah kepada siapa yang Dia 

kehendaki. Siapa yang dianugerahi hikmah, sungguh dia telah 

dianugerahi kebaikan yang banyak. Tidak ada yang dapat mengambil 

pelajaran (darinya), kecuali ululalbab.5 

 

 Hikmah dalam ayat ini menurut Quraish Shihab berarti ilmu yang 

dalam dan bermanfaat, termasuk pemahaman terhadap agama, akhlak, dan 

kehidupan.6 Sehingga dapat dipahami bahwa ayat ini menekankan bahwa 

pemberian ilmu adalah bentuk karunia besar dari Allah, dan hanya ulul albab 

(orang berakal) yang bisa mengambil pelajaran. 

Masalah Pendidikan merupakan masalah yang sangat penting dalam 

kehidupan dan tidak dapat dipisahkan karena Pendidikan itu sifatnya mutlak 

 
5 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 43. 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian Al-Qur’an, Vol. Vol. 

1, (Jakarta: Lentera Hati, 2011), hlm. 324. 



4 
 

 

 

dalam kehidupan, baik dalam keluarga, bangsa dan negara. Manusia 

merupakan makhluk Allah, yang mempunya implikasi bahwa kehidupan 

manusia, dasar   dan tujuan hidupnya, upaya dan prilakunya tidak lepas dari 

hubungannya dengan Allah. Demikian pula tingkah  laku yang ditujukan 

kepada manusia  cara dan prosesnya harus dihubungkan dengan prinsip dasar 

bahwa manusia  adalah makhluk Allah. 

Dengan demikian pentingnya ilmu pengetahuan dalam kehidupan 

manusia tidak diragukan lagi. Dalam al-Qur’an dapat dilihat bahwa setelah 

Allah menyatakan Adam sebagai khalifah di muka bumi, maka ia dipersiapkan 

dengan ilmu pengetahuan. Hal itu dimaksudkan agar Adam mampu 

mengemban tugasnya sebagai khalifah (pemimpin).  

Dikutip dalam sebuah jurnal bahwa tujuan pendidikan Islam yang 

dikemukakan oleh Ibnu Khaldun yang dirangkum dan disimpulkan oleh 

Athiyyah al-Abrasyi dalam kitabnya al-Tarbiyah al-Islamiyyah wa 

Falasifatuha merupakan tujuan pendidikan yang mengarah pada tujuan akhirat 

dan dunia, tujuan akhirat bahwa tujuan pendidikan Islam diarahkan dan 

diorientasikan pada kehidupan untuk beramal dan mendekatkan pada Tuhan, 

jadi tujuan pendidikan bisa dikatakan untuk jangka panjang, namun demikian 

juga pendidikan jangka pendek yang ada di dunia ini juga diperhatikan.7  

Begitu besarnya perhatian Islam terhadap pendidikan, tentu agama 

Islam memiliki tujuan dan alasan tersendiri terhadap permasalahan tersebut. 

 
7 Nuria Sundari, Mawaddah Warrahmah, and Ahmad Nurkholiq, “Tujuan Pendidikan dalam 

Al-Qur’an dan Hadist”, Jurnal Multidisiplin Indonesia, Volume 7, No. 2, Tahun 2023, hlm. 1428-

1431. 



5 
 

 

 

Tujuan pendidikan merupakan salah satu dari komponen pendidikan, oleh 

karena itu harus dirumuskan terlebih dahulu sebelum merumuskan komponen-

komponen yang lain. Tujuan merupakan standar usaha yang dapat ditentukan, 

dan mengarahkan usaha yang akan dilalui. Disamping itu, tujuan juga dapat 

membatasi obyek yang lain, agar usaha atau kegiatan dapat terfokus pada apa 

yang dicita-citakan. Dan yang terpenting lagi adalah bahwa tujuan dapat 

memberikan penilaian atau evaluasi terhadap usaha-usaha yang lain.  

Oleh karena itu, perlu dilakukan penelitian yang akan memaparkan 

tujuan agama Islam menyuruh umatnya memperhatikan pendidikan. Melalui 

penafsiran ayat-ayat-Nya. Terutama dalam surah surah al-Baqarah, yang 

merupakan surah ke dua dalam mushaf al-Qur’an dan surah terpanjang. 

Sebagai manusia awam, untuk memahami secara komprehensif pesan yang 

disampaikan dalam surah ini membutuhkan energi dan penalaran yang cukup 

menguras fikiran. Oleh karena itu, tidak semua orang bisa secara serta-merta 

tanpa ilmu pengetahuan yang cukup agar bisa memahami makna yang 

terkandung di dalamnya. Salah satu cara yang dapat membantu memahami 

makna yang disampaikan dalam ayat-ayat al-Qur’an melalui penafsiran, 

sehingga memudahkan umat Islam menerima pesan moral dari kitab Allah Swt. 

Tafsir al-Misbah adalah tafsir al-Qur’an karya Muhammad Quraish 

Shihab (ulama dari Indonesia). Tafsir ini adalah salah satu yang menarik dalam 

hal kajian tafsir kontemporer di Nusantara. Tafsir yang merupakan karya 

mounumental salah satu ulama masyhur di Indonesia bahkan dunia, tentu ini 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=957b31217dcc8904f8d9f95a8689fe8847903992356e6415cd4a1699d6731875JmltdHM9MTc0MDk2MDAwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=279a2957-f077-69c7-3e70-3c08f13c685b&u=a1L3NlYXJjaD9xPVRhZnNpciUyMEFsLVF1cidhbiUyMHdpa2lwZWRpYSZmb3JtPVdJS0lSRQ&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=45c38792f219e44c18b25bbe6305fbede3200065062ca408f43c8343d69c8f2cJmltdHM9MTc0MDk2MDAwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=279a2957-f077-69c7-3e70-3c08f13c685b&u=a1L3NlYXJjaD9xPU11aGFtbWFkJTIwUXVyYWlzaCUyMFNoaWhhYiUyMHdpa2lwZWRpYSZmb3JtPVdJS0lSRQ&ntb=1
https://www.bing.com/ck/a?!&&p=45c38792f219e44c18b25bbe6305fbede3200065062ca408f43c8343d69c8f2cJmltdHM9MTc0MDk2MDAwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=279a2957-f077-69c7-3e70-3c08f13c685b&u=a1L3NlYXJjaD9xPU11aGFtbWFkJTIwUXVyYWlzaCUyMFNoaWhhYiUyMHdpa2lwZWRpYSZmb3JtPVdJS0lSRQ&ntb=1


6 
 

 

 

cukup menarik untuk dikaji.8 Dikenal mengulas secara apik hal-hal yang 

bersifat tekstualis, tafsir ini juga mengedepankan rasionalitas al-Qur’an. Hal 

lain yang menjadi menarik untuk dikaji dalam tafsir al-Misbah adalah sisi 

lokalitas dengan beragam rujukannya.  

Pentingnya pendidikan dalam kehidupan manusia membuat penulis 

ingin membahas tentang: “Analisis Ayat-ayat Tarbawi dalam Surah Al-

Baqarah Menurut Tafsir Al-Misbah dan Relevansinya dengan Tujuan 

Pendidikan Islam.” 

B. Batasan Masalah 

Dalam penelitian ini, beberapa batasan masalah diterapkan untuk 

memastikan fokus dan kejelasan dalam analisis juga menghindari meluasnya 

pembahasan. Batasan tersebut meliputi: 

1. Ayat-ayat tarbawi yang dikaji atau yang menjadi fokus penelitian ini 

adalah ayat 21, 30, 200 dan 247 yang terdapat dalam al-Qur’an surah al-

Baqarah  yang memiliki kandungan tentang tujuan pendidikan. 

2. Tafsir yang dikaji dalam penelitian ini adalah tafsir al-

Misbah karya Muhammad Quraish Shihab (ulama dari Indonesia).  

3. Tujuan Pendidikan yang dimaksud dalam penelitian ini adalah tujuan 

Pendidikan Islam. 

 
8 Yayat Suharyat dan Siti Asiah, “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” Jurnal Pendidikan 

Indonesia: Teori, Penelitian dan Inovasi, No. 5, Vol. 2, (2022), hlm. 304. 

https://www.bing.com/ck/a?!&&p=45c38792f219e44c18b25bbe6305fbede3200065062ca408f43c8343d69c8f2cJmltdHM9MTc0MDk2MDAwMA&ptn=3&ver=2&hsh=4&fclid=279a2957-f077-69c7-3e70-3c08f13c685b&u=a1L3NlYXJjaD9xPU11aGFtbWFkJTIwUXVyYWlzaCUyMFNoaWhhYiUyMHdpa2lwZWRpYSZmb3JtPVdJS0lSRQ&ntb=1


7 
 

 

 

C. Batasan Istilah 

Agar tidak terjadi kesalahpahaman, beberapa istilah kunci dalam 

penelitian  ini akan didefinisikan sebagai berikut: 

1. Ayat-ayat Tarbawi  

Tarbawi berasal dari kata rabaa-yarbu-tarbiyah, secara  leksikal  

memang  tidak  ditemukan  dalam  al-Qur’an namun kata  yang  merupakan  

bagian  dari  derivasi  kata tarbiyah  banyak disebutkan  dalam  bentuk  

rabb,  rabbaniyah,  rabbayani, ribbiyuna, ribbin, dan nurabbi. Mekipun 

semua derivasi kata tersebut berasal dari akar kata yang sama, namun 

masing-masing memiliki keragaman makna yang berbeda-beda.9  

Sebagaimana tertera di atas, ayat-ayat tarbawi yang penulis maksud 

adalah ayat-ayat al-Qur’an yang menitik beratkan pada masalah-masalah 

pendidikan, untuk membangun dan menumbuh kembangkan generasi 

rabbani secara bertahap sampai mencapai  puncak  peradaban  manusia  

sesuai  petunjuk  dan  spirit  al-Qur’an.   

2. Tafsir 

Kamus Besar Bahasa Indonesia (KBBI) mengartikan tafsir dengan 

keterangan atau penjelasan tentang ayat-ayat al-Qur’an agar maksudnya 

lebih mudah dipahami.10 Sedangkan Ibnul Mandzur, sebagaimana dikutip 

Nashruddin Baidan, memaknai tafsir dengan “kasyf al-mughattha” atau 

 
9 Ibnu Rawandhy N. Hula, “Tafsir Tarbawi: Analisis Bahasa dan Sastra Al-Qur’an dalam 

Surah Luqman,” Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam dan Interdisipline, No. 1, Vol. 5 

(2020), hlm. 123-124. 
10 Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus Besar Bahasa Indonesia, Edisi 

ketiga, cetakan ke-III (Jakarta: Balai Pustaka, 2005), hlm. 1119. 



8 
 

 

 

membuka sesuatu yang tertutup.11 Tafsir dalam penelitian ini adalah seputar 

penjelasan berkaitan dengan isi kandungan al-Qur’an ayat 21, 30, 200 dan 247 

surah al-Baqarah. 

3. Relevansi dengan Tujuan Pendidikan Islam 

Kata relevansi berasal dari kata relevan, yang mempunyai arti 

bersangkut paut, yang ada hubungan, selaras.12 Tujuan Pendidikan Islam 

yang dimaksud adalah sasaran ideal Pendidikan menurut kerangka Islam, 

meliputi pembentukan Aqidah/spiritual, akhlak, fisik/jasadiyah dan sosial. 

Jadi relevansi dengan tujuan Pendidikan maksdunya adalah kesesuaian 

dengan tujuan Pendidikan Islam. 

D. Rumusan Masalah 

Sesuai dengan latar belakang yang telah dipaparkan di atas, peneliti 

merumuskan masalah dalam penelitian ini sebagai berikut: 

1. Bagaimana penafsiran surah al-Baqarah ayat 21, 30. 200 dan 247 menurut 

tafsir al-Misbah? 

2. Bagaimana analisis tujuan Pendidikan yang terkandung dalam surah al-

Baqarah ayat 21, 30, 200 dan 247 dan relevansinya dengan tujuan 

Pendidikan Islam? 

 
11 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Cetakan ke-II, (Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2011), hlm. 66. 
12 “Hasil Pencarian - KBBI VI Daring,” diakses 9 Maret 2025, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pendidikan. 



9 
 

 

 

E. Tujuan Penelitian 

Sesuai dengan rumusan masalah yang dikemukakan di atas, maka 

tujuan yang ingin dicapai dalam penetian ini adalah sebagai berikut: 

1. Untuk menganalisis penafsiran surah al-Baqarah ayat 21, 30, 200 dan 247 

menurut tafsir al-Misbah. 

2. Untuk menganalisis tujuan Pendidikan yang terkandung dalam surah. al-

Baqarah ayat 21, 30, 200 dan 247 dan relevansinya dengan tujuan 

Pendidikan Islam 

F. Manfaat Penelitian  

Dalam penelitian ini peneliti mengharapkan adanya manfaat, Adapun 

manfaat yang diharapkan adalah: 

1. Manfaat Teoritis 

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi:  

a) Sumbangan ilmiah untuk perkembangan ilmu pengetahuan tentang 

penafsiran ayat-ayat tarbawi pada umumnya.  

b) Sumbangan ilmiah untuk perkembangan ilmu pengetahuan, 

khususnya dalam hal pendidikan (tarbawi) menurut tafsir al-Misbah 

karya M. Quraish Shihab.  

2. Manfaat Praktis  

Penelitian ini diharapkan dapat menjadi:  

a) Sumbangan ilmiah yang bersifat praktis sehingga dapat diambil 

hikmah.  



10 
 

 

 

b) Sumbangan ilmiah yang bersifat praktis sehingga dapat diamalkan 

dalam kehidupan sehari-hari. 

 



 

11 
 

BAB II 

KAJIAN PUSTAKA 

A. Landasan Teori 

1. Ayat-ayat Tarbawi dalam Al-Qur’an Surah Al-Baqarah 

a) Definisi Ayat Tarbawi 

Tarbawi atau tarbiyah adalah kata dalam bahasa Arab yang 

berarti pendidikan, pengasuhan, dan pemeliharaan. Kata tarbiyah dapat 

dikelompokkan dalam tiga pengertian, yaitu:1 

1) Tarbiyah yang berarti berkembang (rabba-yarbu),  

2) Tarbiyah yang berarti tumbuh (rabiya-yarba, bi ma’na nasya’a), 

3) Tarbiyah yang berarti memperbaiki, bertanggung jawab, memelihara 

dan mendidik (rabba-yarubbu). 

Ayat-ayat tarbawi adalah ayat-ayat dalam al-Qur’an yang 

mengandung pesan-pesan dan moral yang mendalam terhadap 

pendidikan. Ayat-ayat ini tidak hanya berfungsi sebagai pedoman ibadah, 

tetapi juga sebagai dasar pembentukan karakter dan pengembangan 

potensi manusia secara holistic-baik secara intelektual, emosional, 

maupun spiritual. 

b) Surah Al-Baqarah 

Surah al-Baqarah adalah kedua dalam mushaf al-Qur’an sesudah  

surah al-Fatihah dan menjadi surah terpanjang diantara surah-surah yang 

 
1 Sri Minarti, Ilmu Pendidikan Islam Fakta Teoritis-Filosofis dan Aplikatif-Normatif, 

(Jakarta: Amzah, 2013), hlm. 29. 



12 

 

    
 

lain. Ia memiliki sebanyak 286 ayat, yang mana kebanyakannya 

diturunkan di Madinah. Sebahagian besar ayat dalam surah al-Baqarah 

diwahyukan pada permulaan Hijrah.2 

Surah ini dinamakan surah al-Baqarah yang membawa maksud 

sapi betina (lembu betina) kerana di dalamnya telah disebutkan kisah 

penyembelihan sapi betina yang diperintahkan Allah Swt kepada Bani 

Israel.Tujuan ia dinamakan sedemikian adalah kerana untuk 

mengingatkan Kembali mukjizat yang telah berlaku pada zaman Nabi 

Musa AS. Selain itu, nama lain yang dipanggil kepada surah ini adalah 

“fusthaatul qur’an” (puncak al-Qur’an), Alif Lam Mim, az-Zahrawan 

dan as-Sinam. 

Kronologi surah al-Baqarah adalah bermula dari penciptaan Nabi 

Adam AS, Bani Israil, Nabi Ibrahim AS, Nabi Muhammad Saw/kaum 

Muslim Mu’min, dan hukum Syariah Islamiyyah. Terdapat sembilan 

bahagian penting yang dibicarakan dalam surah al-Baqarah ini yaitu:3  

1) Kesan al-Qur’an kepada manusia 

2) Sejarah hati yang terkesan / tidak terkesan kepada perintah Allah 

3) Kisah kaum yang berwatakan seperti iblis 

4) Mereka yang lulus dalam ujian Allah (Nabi-Nabi terpilih) 

5) Pembinaan kaabah atau baitullah oleh Nabi Ibrahim AS. 

6) Kepimpinan yang baru 

 
2 Ibrahim Ali As-Sayyid, Keutamaan Surah-surah Al-Qur’an, (Jakarta: PT. Sahara 

Intisains, 2010), hlm. 150. 
3 Amelia Putri, “Telaah Kandungan Surah Al Baqarah Sebagai Fustathul Qur'an,” 

Graduasi: Jurnal Mahasiswa 1, Vol. 1, No. 1, (2024), hlm. 34. 



13 

 

    
 

7) Pengenalan hukum syariah 

8) Ujian harta kepada kaum muslimin 

9) Pertembungan antara iman dengan kufur. 

Permulaan surah al-Baqarah ini menyentuh tentang sifat-sifat 

orang beriman orang kafir dan orang munafik Menjelaskan tentang 

hakikat keimanan, kekufuran dan kemunafikan di samping 

membandingkan di antara orang yang bahagia dengan orang yang 

sengsara. Diceritakan juga tentang kisah Nabi Adam AS dan peristiwa-

peristiwa menarik yang berlaku sewaktu penciptaannya. Seterusnya, 

surah al-Baqarah juga membicarakan tentang Ahli Kitab (orang Yahudi 

dan Nasrani) khususnya Bani Israel iaitu nenek-moyang orang Yahudi 

yang berjiran dengan kaum muslimin di kota Madinah. Ayat-ayat yang 

selebihnya membincangkan aspek syariat, kerana pada waktu itu umat 

Islam di permulaan peringkat membentuk sebuah negara Islam. 

2. Tinjauan Umum Tentang Tafsir 

a) Definisi Tafsir 

Tafsir secara etimologi (bahasa), kata “tafsir” diambil dari kata 

“fassara-yufassi- tafsiran” yang berarti keterangan atau uraian.4 Istilah 

tafsir jika merujuk kepada ayat-ayat yang ada di dalam al-Qur’an, salah 

satu di antaranya adalah di dalam surah al-Furqan ayat 33: 

 
4 Rosihan Anwar, Ulum Al-Qur’an, (Bandung: Pustaka Setia, 2013), hlm. 209. 



14 

 

    
 

حْسَنَ تَفْسِيْرًاۗ  
َ
ِ وَا

حَق 
ْ
ا جِئْنٰكَ بِال

َّ
توُْنكََ بِمَثَلٍ اِل

ْ
ا يَأ

َ
   ٣٣وَل

Artinya: Tidaklah mereka datang kepadamu (membawa) sesuatu yang 

aneh, kecuali Kami datangkan kepadamu kebenaran dan 

penjelasan yang terbaik.5 

 

Menurut al-Kilbiy dalam kitab at-Tasliy, sebagaimana yang telah 

dikutip oleh Mashuri Sirojuddin Iqbal dan A. Fudlali. Tafsir ialah 

mensyarahkan al-Qur’an, menerangkan maknanya dan menjelaskan apa 

yang dikehendakinya dengan nashnya atau dengan isyarat, ataupun 

dengan tujuannya.6  

Kesimpulan makna tafsir dalam penelitian ini adalah penjelasan 

atau keterangan mengenai suatu hal, jika dikaitkan dalam konteks al-

Qur’an, tafsir adalah ilmu yang menjelaskan makna ayat-ayat al-Qur’an.  

b) Sejarah Perkembangan Tafsir 

Pada saat al-Qur’an diturunkan, Rasulullah Saw berfungsi 

sebagai mubayyin (pemberi penjelasan), menjelaskan kepada sahabat-

sahabatnya tentang arti dan kandungan al-Qur’an, khususnya 

menyangkut ayat-ayat yang tidak difahami atau samar artinya. Hal ini 

karena beliau adalah objek yang diberikan wahyu, dan didatangkan dari 

Allah Swt.  

 
5 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 363.  
6 Mashuri Sirojuddin Iqba dan A. Fudlali, Pengantar Ilmu Tafsir, (Bandung: Angkasa, 

2005), hlm. 87. 



15 

 

    
 

Tafsir pada masa sahabat pada dasarnya telah dapat memahami 

al-Qur’an secara global saja atas dasar pengetahuan mereka terhadap 

bahasa Arab sebagai bahasa pokok al-Qur’an, sedangkan pemahaman 

mereka secara detail atas makna al-Qur’an kiranya masih memerlukan 

penjelasan. Penafsiaran sahabat terhadap al-Qur’an senantiasa mengacu 

kepada inti dan kandungan al-Qur’an, mengarah kepada penjelasan 

makna yang dikehendaki dan hukum-hukum yang terkandung dalam ayat 

serta menggambarkan makna yang tinggi jika kesemuanya itu ditemukan 

dari ayat-ayat yang berisi nasihat, petunjuk, kisah-kisah agamis, 

penuturan tentang keadaan umat terdahulu, untuk kesemuanya itu, para 

shahabat banyak merujuk kepada pengetahuan mereka tentang sebab-

sebab turunya ayat dan peristiwa-peristiwa yang menjadi sebab turunya 

ayat.7  

Jika kita menyebut ahli tafsir dari golongan tabi’in sesungguhnya 

sejumlah mereka amat banyak, lebih banyak dari para sahabat, dimana 

jumlah mereka hanya sekitar 10 orang saja, sebagaimana yang telah 

disebutlkan oleh Imam as-Suyuthi dalam kitabnya al-Itqan, serta telah 

penyusun sebutkan dimuka namanama mereka. Di kalangan tabi’in 

banyak ahli tafsir dan kemasyhuran mereka semakin bertambah luas, 

dimana banyak tokoh penting muncul dikalangan mereka yang telah 

 
7 Rosihan Anwar, Ilmu Tafsir, (Bandung: Pustaka Setia, 2000), hlm. 48. 



16 

 

    
 

memberikan sumbangan besar dalam menafsirkan al-Qur’an, sehingga 

sebagian besar pendapat ahli tafsir adalah hasil tukilan dari mereka.8 

c) Tujuan dan Fungsi Tafsir 

Al-Qur’an adalah sumber rujukan umat Islam. Setiap usaha 

menangkap spirit dan nilai-nilai dasar al-Qur’an..9 Adapun tafsir sebagai 

usaha untuk memahami dan menerangkan maksud kandungan ayat-ayat 

al-Qur’an, telah mengalami perkembangan yang cukup bervariasi, 

sebagai hasil karya manusia, terjadinya keragaman tersebut, antara lain 

perbedaan kecenderungan, interes, motivasi mufasir, perbedaan misi 

yang diemban, perbedaan kedalaman dan ragam ilmu yang dikuasainya 

masa dan lingkungan yang mengitari, perbedaan situasi dan kondisiyang 

dihadapi dan lain sebagainya.10 Untuk memfungsikan al-Qur’an sebagai 

kitab petunjuk dan pedoman hidup, tidaklah cukup al-Qur’an hanya 

dibaca sebagai rutinitas sehari-hari dalam kehidupan. Perlu adanya 

makna-makna yang tersimpan di dalamnya 

d) Macam-macam Tafsir 

Macam-macam tafsir al-Qur’an meliputi tafsir berdasarkan 

sumber, metode, corak, dan aliran ahli tafsir: 

1) Tafsir Berdasarkan Sumber 

Berdasarkan sumber penafsirannya, tafsir terbagi menjadi dua 

bagian: Tafsir bi al-Ma’tsur dan Tafsir bi al-Ra’yi. Namun sebagian 

 
8 Rosihan Anwar, Ilmu Tafsir..., hlm. 58. 
9 Abd Maqasith dkk, Metodologi Studi Al-Qur’an, (Jakarta: Gramedia Pustaka Utama, 

2009), hlm. 5. 
10 M. Alfatih Suryadalagi, Metodologi Ilmu Tafsir, (Yogyakarta: Teras, 2010), hlm. 29. 



17 

 

    
 

ulama ada yang menyebutkanya terbagi menjadi tiga bagian yaitu 

ditambah dengan tafsir bil-Isyarah.  

Tafsir bi al-Ma’tsur adalah rangkaian keterangan yang 

terdapat dalam al-Qur’an, sunah atau katakata sahabat sebagai 

penjelasan maksud dari firman Allah Swt, yaitu penafsiran al-Qur’an 

dengan al-Qur’an, penafsiran al-Qur’an dengan assunah atau 

penafsiran al-Qur’an menurut atsar yang timbul dari kalangan 

sahabat.11  

Tafsir bi al-Ra’yi adalah tafsir yang penjelasanya diambil 

berdasarkan ijtihad dan dan pemikiran mufassir setelah mengetahui 

bahasa arab dan metodenya, dalil hukum yang ditunjukan, serta 

problema penafsiran, seperti asbabun nuzul dan nasikh-mansukh.12 

Tafsir bil-Isyarah, penafisran al-Qur’an dengan firasat atau 

kemampuan intutif yang biasanya dimiliki tokoh-tokoh sufi, 

sehingga tafsir jenis ini sering juga disebut sebagai tafsir Sufi. 

2) Tafsir Berdasarkan Metode Penafsiran 

Berdasarkan metode penafsirannya tafsir terbagi menjadi 

empat macam, yaitu: tafsir tahlili (analitik), metode tafsir ijmali, 

metode tafsir muqarin, dan maudhui (tematik). 

Metode tafsir tahlili adalah suatu metode tafsir yang 

bermaksud menjelaskan kandungan ayat-ayat al-Qur’an dari seluruh 

 
11 Syarafuddin Hamza Z, “Tafsir Bi Al-Ma’sur (Kelebihan Dan Kekurangan Serta 

Pengembanganya),” International Journal of Islamic Studies Suhuf, No. 1, Vol. 29, (2017), hlm. 98. 
12 Rosihan Anwar, Ilmu Tafsir..., hlm. 151. 



18 

 

    
 

aspeknya. Di dalam tafsirnya, penafsir mengikuti runtutan ayat 

sebagaimana yang tersusun di dalam mushaf. Penafsir memulai 

urainya dengan mengemukakan arti kosa kata diikuti dengan 

pejelasan mengenai arti global ayat. Ia juga mengemukakan 

munasabah (korelasi) ayat-ayat serta menjelaskan hubungan maksud 

ayat-ayat tersebut satu sama lain. Di antara contoh-contoh kitab 

tafsir yang menggunakan metode tahlili di antaranya ialah: al-Jami’ 

li aḥkam al-Qur’an karangan Syaikh Imam al-Qurṭubi, Jami’ al-

Bayan an Takwil Ayyi al-Qur’an karangan Ibn Jarir alThabariy.13 

Metode tafsir ijmali adalah suatu metode tafsir yang 

menafsirkan ayat-ayat al-Qur’an dengan cara mengemukakan 

makna global. Di dalam sistematika urainya, penafsir akan 

membahas ayat demi ayat sesuai dengan susunan ayat di dalam 

mushaf, kemudian mengemukakan makna global yang dimaksud 

oleh ayat tersebut. Di antara kitab-kitab tafsir yang menggunakan 

metode ijmali adalah: Tafsir al-Jalalain karya Jalal al-Din alSuyuṭi 

dan Jalal ad-Din al-Mahally dan al-Tafsir al-Mukhtaṣar karya 

Commite Ulama (Produk Majlis Tinggi Urusan Ummat Islam).14  

Metode tafsir muqarin adalah mengemukakan penafsiran 

ayat-ayat al-Qur’an yang ditullis oleh sejumlah para Mufassir. Di 

sini seorang Mufassir menghimpun sejumlah ayat-ayat al-Qur’an, 

 
13 Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur’an, (Jakarta: Rajawali Pers, 2013), hlm. 380. 
14 Akhdiat dan Abdul Kholiq, “Metode Tafsir al-Qur’an: Deskripsi atas Metode Tafsir 

Ijmali,” Jurnal Iman dan Spritual, No. 4, Vol. 2, (2022), hlm. 644. 



19 

 

    
 

kemudian ia mengkaji dan meneliti penafsiran sejumlah mufassir 

mengenai ayat tersebut melalui kitab-kitab tafsir mereka, apakah 

mereka itu generasi dari mufassir salaf maupun khalaf apakah tafsir 

mereka itu tafsir bi al-ma’tsur atau tafsir bi al-ra’yi. Kemudian ia 

menjelaskan bahwa diantara mereka ada yang corak penafsiranya 

ditentukan oleh disiplin ilmu yang dikuasainya. Contoh kitab Tafsir 

yang menggunakan metode ini adalah: Durrat al-Tanzil wa Qurrat 

al-Takwil (Mutiara al-Qur’an dan Kesejukan alTakwil), karya al-

Khatib al-Iskafi dan al-Burhan fi Tajwih Mutasyabih al-Qur’an 

(Bukti Kebenaran dalam Pengarahan Ayat-ayat Mutasyabih al- 

Qur’an), karangan Taj al-Qara’ alKirmani.15  

Metode tafsir maudhui juga disebut dengan metode tematik 

yaitu menghimpun ayat-ayat al-Qur’an yang mempunyai maksud 

yang sama, dalam arti, sama-sama membicarakan satu topik masalah 

dan menyusun berdasarkan kronologi sebab turunya ayat-ayat 

tersebut. Kemudian penafsir mulai memberikan keterangan dan 

menjelaskan serta mengambil kesimpulan. Secara khusus penafsir 

melakukan studi tafsirnya ini dengan metode maudhui, dimana ia 

melihat ayat-ayat tersebut dari seluruh seginya, dan melakukan 

analisis berdasar ilmu yang benar, yang digunakan oleh pembahas 

untuk menjelaskan pokok permasalahan.  

 
15 Syahrin Pasaribu, “Metode Muqaran Dalam Al-Qur'an,” Wahana Inovasi, No. 1, Vol. 9, 

(2020), hlm. 43-44. 



20 

 

    
 

Di antara kitab-kitab yang disusun dengan model tematik 

adalah: al-Insan fi al-Qur’an, al-Mar’ah fi al-Qur’an karya 

Mahmud Abbas al-‘Aqqad. Di Indonesia seperti karya Wawasan al-

Qur’an karya Quraish Shihab, juga Ensiklopedi al-Qur’an karya 

Dawan Rahardjo dinilai menggunakan model tematik. Terdapat pula 

metode penafsiran seperti yang dilakukan Fazlur Rahman yaitu 

metode tematik kontekstual.16 

e) Corak-corak Penafsiran 

Dalam bahasa Indonesia kosakata corak menunjuk berbagai 

konotasi antara lain bunga atau gambar-gambar pada kain, anyaman 

dan sebagainya. Misalnya dikatakan corak kain itu kurang bagus 

dapat berkonotasi berjenis-jenis warna pada warna dasar. Misalnya 

dikatakan dasarnya putih, coraknya merah, dan dapat pula 

berkonotasi kata sifat yang berarti paham, macam, atau bentuk 

tertentu, misalnya adalah corak politiknya tidak tegas.17  

Dalam tafsir juga terdapat corak atau laun. Corak ini adalah 

suatu karakter tertentu dari suatu tafsir atau nuansa tertentu yang 

mewarnai suatu tafsir.18 Menurut Nashruddin Baidan corak tafsir 

adalah suatu warna, arah, atau kecenderungan pemikiran atau ide 

tertentu yang mendominasi sebuah karya tafsir.19  

 
16 Muhammad Amin Suma, Ulumul Qur’an..., hlm. 390. 
17 Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia, Kamus..., hlm. 220. 
18 Hamdani Anwar, “Potret Tafsir Kontemporer di Indonesia” dalam Sahiron Syamsuddin, 

Hermeneutika al-Qur’an Madzhab Yogya, (Yogyakarta: Islamika, 2003), hlm. 250. 
19 Nashruddin Baidan, Wawasan Baru..., hlm. 338. 



21 

 

    
 

Sehingga dapat disimpulkan corak tafsir adalah ciri khas 

penafsiran al-Qur’an yang didasarkan pada pemikiran, ide, atau 

kecenderungan tertentu. Corak tafsir juga dapat mencerminkan latar 

belakang, keahlian, dan motif penafsir.  

Secara umum corak penafsiran dapat dikelompokkan ke dalam 

tujuh corak, yaitu: Tafsir al-shufi (Tasawuf), Tafsir al-Ahkam (Fikih), 

Tafsir al-Falsafi (Filsafat), Tafsir al-Ilmi (Ilmu Pengetahuan/Sains), 

Tafsir al-Adab al-Ijtima’i (Sosial Kemasyarakatan), Tafsir al-Lughowi 

(Bahasa), dan Tafsir Kalam (Teologi).20 

1) Tafsir al-Shufi (Tasawuf) 

Tafsir al-shufi adalaha penafsiran dengan pendekatan 

sufistik, berdasarkan isyarat-isyarat ilmiah yang tampak bagi para 

pelaku suluk, serta biasanya tidak sejalan dengan makna lahir. 

Latar belakangnya adalah anggapan bahwa ada makna lain 

disamping makna lahir. Walaupun demikian sebagaimana 

ditegaskan oleh al-Dzahabi masih ada titik temu antara makna 

lahir dan makna batin tadi.21  

Al-Dzahabi membagi corak tafsir ini kedalam dua bagian, 

tafsir al-shufi al-nadzari dan tafsir al-shufi al-isyari sesuai 

dengan pembagian tasawuf sendiri. Pertama adalah penafsiran 

yang diawali dari kajian ilmiah dan meyakini adanya makna di 

 
20 FKI Raden, Al-Qur’an Kita, (Lirboyo: Santri Salaf Press, 2011), hlm. 241. 
21 M. Quraish Shihab, Kaidah Tafsir, (Tangerang: Lentera Hati, 2019), hlm. 317-318. 



22 

 

    
 

balik teks itu serta menafikkan makna yang lain. Sedangkan yang 

kedua tidak diawali dengan suatu kajian, melainkan melalui 

tirakat batin yang menghasilkan makna di balik teks al-Qur’an 

serta tidak menafikkan makna lain selain makna yang dihasilkan 

lewat intuisi tadi. 

2) Tafsir al-Ahkam (Fikih) 

Tafsir al-ahkam adalah tafsir yang berfokus pada 

pembahasan ayat al-ahkam serta menjelaskan bagaimana tata cara 

mengeluarkan hukum darinya. Corak tafsir ini memiliki 

keistimewaan daripada corak yang lain, yaitu pemahaman yang 

teliti, istinbath yang mendalam, serta diskusi dan perdebatan yang 

sangat intens karena perbedaan pendapat yang banyak. 22 

Karya ulama dalam tafsir ayat al-Ahkam atau tafsir fikih 

ada yang dibukukan secara khusus dengan menggunakan metode 

maudhu’i (hanya mengulas tafsir ayat-ayat hukum) dan ada yang 

tersebar di dalam kitab-kitab tafsir yang menggunakan metode 

lainnya (tidak hanya mengulas tafsir ayat-ayat hukum). Kitab 

tafsir yang mengkhususkan diri mengulas hukum fikih secara 

penuh (khusus ayat-ayat hukum) dari kalangan Syafi’iyyah 

adalah ahkam al-Qur’an karya Kiya’ al-Harasi, dari kalangan 

Hanafiyyah ada ahkam al-Qur’an karya al-Jashash, kalangan 

 
22 Ridhoul Wahidi dan Rafiuddin Afkari, “Corak Fiqih Dalam Tafsir Al-Ahkam Karya 

Ulama Nusantara (Tela’ah Sirah Atas Karya Abdul Halim Hasan Binjai),” 3rd International 

Conference on Arabic Studies and Islamic Civilization, 2016, hlm. 196. 



23 

 

    
 

Malikiyyah ada karya ahkam al-Qur’an karya Abu Bakar bin al-

Arabi. Dan dari madzhab-madzhab yang lain juga ada ulama yang 

mewakili dalam penulisan tafsir al-ahkam.23 

3) Tafsir al-Falsafi (Filsafat) 

Tafsir al-falsafi merupakan sebuah penafsiran al-Qur’an 

dengan pendekatan filsafat atau dalam bingkai filsafat. Tujuan 

dari penafsiran ini berbeda-beda, ada yang berusaha melakukan 

sintesis, ada juga yang berusaha melakukan sinkretisasi antara 

teori filsafat dengan ayat al-Qur’an, bahkan ada juga yang 

bertujuan membantah teori-teori filsafat yang dianggap 

bertentangan dengan ayat al-Qur’an. Dalam tafsir, filsafat mulai 

masuk dan mewarnai wajah tafsir yang dipelopori oleh Fakhru 

ad-Din al-Razi dalam kitab Mafatih al-Ghaib. Al-Razi 

menampilkan penafsiran-penafsiran yang bercorak falsafi dengan 

tujuan menolak filsafat itu sendiri. Sedangkan penafsiran yang 

murni menggunakan filsafat dan tidak menolak pemakaian 

filsafat dalam tafsir, tidak ada yang berupa kitab. Terkadang 

hanyalah penafsiran beberapa ayat yang dinukil dari maqalah 

(perkataan) atau kitab-kitab filsafat dan risalah para tokoh filsafat 

Islam seperti al-Farabi, Ibn Sina, dan kelompok yang menamakan 

dirinya Ikhwan al-Shafa. 

 

 
23 FKI Raden, Al-Qur’an Kita..., hlm. 245. 



24 

 

    
 

4) Tafsir al-Ilmi (Ilmu Pengetahuan/Sains) 

Dengan berkembangnya kebudayaan Islam dan majunya 

ilmu pengetahuan, maka lahirlah sebuah penafsiran yang 

menafsirkan ayat al-Qur’an guna mengokohkan istilah-istilah 

ilmu pengetahuan dan menggali ilmu baru dari al-Qur’an. Tafsir 

corak ini, biasanya membahas ayat-ayat yang berhubungan 

dengan alam serta kejadian-kejadiannya (kauniyyah). Demikian 

dilakukan dalam rangka membuktikan bahwa al-Qur’an 

mengandung semua ilmu atau pegetahuan di dunia ini, baik yang 

telah lalu maupun yang akan datang. Sehingga menurut para 

penafsir yang konsen pada penafsiran ini masih banyak ilmu-ilmu 

pengetahuan yang belum tergali dari al-Qur’an.24  

Contoh kitab tafsir klasik yang banyak memuat penafsiran 

ilmi adalah Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Fakhru ad-Din al-Razi. 

Pada era kontemporer banyak sambutan hangat terhadap kitab 

tafsir al-Ilmi sehingga lahir banyak karya kitab tafsir yang khusus 

mengkaji tafsir al-Ilmy. Adapun contohnya seperti kitab tafsir 

Kasyf al-Asrar al-Nuraniyyah al-Qur’aniyyah karya Muhammad 

bin Ahmad al-Iskandarani, al-Jawahir fi Tafsir al-Qur’an al-

Karim karya Thanthawi Jauhari.  

 

 

 
24 FKI Raden, Al-Qur’an Kita..., hlm. 245-249. 



25 

 

    
 

5) Tafsir al-Adab al-Ijtima’i (Sosial Kemasyarakatan) 

Tafsir yang bercorak adab al-Ijtima’i adalah sebuah 

penafsiran yang sebagian besar isinya ditujukan sebagai petunjuk, 

jawaban serta solusi atas problematika di sekeliling penafsir. Ini 

merupakan corak yang mulai berkembang pada era kontemporer. 

Tepatnya setelah digagas oleh cendekiawan mesir Muhammad 

Abduh kemudian dilanjutkan dan disebarkan oleh murid-

muridnya. Muhammad Abduh memberikan kebebasan penalaran 

yang sangat luas, bahkan jika ada makna yang tidak rasional, 

maka beralih dari makna hakekat ke makna majaz.  

Contoh tafsir yang bercorak adab al-Ijtima’i adalah Tafsir 

al-Manar karya Muhammad Rasyid Ridha, Tafsir al-Maraghi 

karya Ahmad Musthafa al-Maraghi, Tafsir al-Qur’an al-Karim 

karya Mahmud Syaltut dan Fi Dzilal al-Qur’an Sayyid Quthb.25  

6) Tafsir al-Lughowi (Bahasa) 

Corak tafsir ini lebih cenderung dan kental nuansa kajian 

bahasa. Pada penafsirannya terdapat penguraian i’rab, isytiqaq, 

harakat, penyusunan kalimat dan kesusasteraannya. Di samping 

menjelaskan maksud-maksud yang dikandung al-Qur’an tafsir 

demikian juga menjelaskan sisi kemukjizatannya dari segi 

bahasa. Di masa selanjutnya muncul karya-karya yang 

menggunakan corak ini, walaupun tidak menyeluruh pada semua 

 
25 FKI Raden, Al-Qur’an Kita..., hlm. 249-250. 



26 

 

    
 

ayat, seperti kitab al-Zamakhsyari dengan al-Kasysyaf dan al-

Alusi dengan ruh al-Ma’ani. Kajian ini pada masa kontemporer 

lebih diperlebar lagi penalarannya. Di antara tokohnya adalah 

Amin al-Khulli dan istrinya A’isyah bint al-Syathi.26 

7) Tafsir Kalam (Teologi) 

Tafsir corak kalam adalah sebuah penafsiran dengan 

kecenderngan kalam, atau bisa juga dipahami sebagian besar isi 

penafsirannya kental dengan diskursus ilmu al-Kalam. Tafsir 

demikian bukan hanya sebuah tafsir yang dibuat oleh simpatisan 

salah satu aliran teologi, lebih dari itu juga ditujukan untuk 

membela sudut pandang teologi tertentu. Beberapa contoh 

penafsiran seperti ini tersebar dalam kitab tafsir yang dibuat oleh 

mufassir yang konsen terhadap aliran teologinya seperti kitab 

tafsir al-Zamakhsyari dalam al-Kasyaf yang banyak membela 

teologi Muktazilah dan al-Razi dalam Tafsir al-Kabir yang 

membela Asy’ariyyah.27 

3. Biografi Singkat Penulis Tafsir al-Misbah 

a) Latar Belakang Pendidikan  

Tafsir al-Misbah adalah sebuah karya dari Prof. M. Quraish 

Shihab seorang mufassir kontemporer yang moderat. Saat ini diketahui 

di usia senja beliaupun masih terus melanjutkan karya-karya tulisannya 

 
26 Andi Malaka, “Berbagai Metode dan Corak Penafsiran Al-Qur’an,” Bayani: Jurnal Studi 

Islam, No. 2, Vol. 1, (2021), hlm. 153. 
27 Andi Malaka, “Berbagai Metode dan Corak Penafsiran Al-Qur’an..., hlm. 154. 



27 

 

    
 

dan dakwahnya yang dapat disaksikan program agama Islam di televisi, 

seperti Kultum (RCTI), Tafsir al-Mishbah (Metro TV), Mutiara Hati 

(SCTV), dan Hikmah Fajar (RCTI).  Beliau lahir di Rappang, Sulawesi 

Selatan, pada 16 Februari 1944. Ia merupakan anak ke-4 dari delapan 

bersaudara serta dari pasangan suami istri Prof. KH. Abdurrahman 

Shihab dan Asma Aburisyi, keluarga keturunan Arab yang terpelajar. 

Abdurrahman Shihab adalah seorang ulama dan guru besar dalam bidang 

tafsir di IAIN Alaudin, Ujung Pandang dan dipandang sebagai salah 

seorang tokoh pendidik yang memiliki reputasi baik di kalangan 

masyarakat Sulawesi.28  

Riwayat pendidikan M. Quraish Shihab berawal dari Sekolah 

Dasar di Ujung pandang sampai kelas 2 SMP. Kemudian pada tahun 1956 

beliau melanjutkan sekolah sambil menjadi santri di Pondok Pesantren 

Darul Hadis al-Faqihiyah di Malang di bawah asuhan Habib Abdul Qadir 

bin Ahmad Bilfaqih al-Alwi dan putranya Prof. DR. Habib Abdullah bin 

Abdul Qadir Bilfaqih yang terkenal sebagai ulama ahli hadis. Pada tahun 

1958, ketika berusia 14 tahun Quraish berangkat ke Mesir untuk 

melanjutkan studi dan diterima di kelas II Tsanawiyah al-Azhar, Mesir.  

Pada tahun 1959, Quraish Shihab melanjutkan studinya ke 

Universitas al-Azhar dengan mengambil Fakultas Ushuluddin jurusan 

Tafsir Hadis. Pada tahun 1967, beliau meraih sarjana S1 dengan 

 
28 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam Kehidupan 

Masyarakat, (Bandung: Mizan, 2003), hlm. 6. 



28 

 

    
 

mendapatkan gelar Lc, dan dua tahun kemudian beliau meraih sarjana S2 

dengan mendapatkan gelar MA pada jurusan yang sama dengan judul 

tesisnya, “al-I’jaz at-Tasyri’ li al-Qur’an al-Karim”.  

Demi cita-citanya, pada tahun 1980, Quraish Shihab menuntut 

ilmu kembali ke almamaternya dulu. Ia melanjutkan studi di Mesir 

dengan mengambil Jurusan Tafsir Hadits di Pascasarjana Fakultas 

Ushuluddin Universitas al-Azhar. Hanya dalam waktu dua tahun dia 

berhasil menyelesaikan disertasinya dengan judul “Nazm al-Durar li al-

Biqa'i Tahqiq wa Dirasah” dan berhasil dipertahankan dengan nilai suma 

cumlaude yang disertai dengan penghargaan tingkat 1 (Mumtaz Ma’a 

Martabat al-syaraf al-Ula). Dengan demikian ia tercatat sebagai orang 

pertama dari Asia Tenggara yang meraih gelar tersebut.29 

b) Karir 

Dalam perjalanan karir dan aktifitasnya, Quraish Shihab 

memiliki jasa yang cukup besar di berbagai hal. Setelah lulus S-2 Quraish 

Shihab sudah diminta oleh ayahnya untuk membantu mengelola 

pendidikan di Universitas Alauddin Makassar untuk menjadi dosen 

sekaligus mendampingi ayahnya sebagai wakil rektor bidang akademis 

dan kemahasiswaan dari tahun 1972 sampai tahun 1980.  

Selain itu, beliau diberi amanah jabatan-jabatan lain, baik di 

dalam kampus seperti Koordinator Perguruan Tinggi Swasta (Wilayah 

 
29 Abudin Nata, Tokoh-tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia, (Jakarta: Raja 

Grafindo, 2005), hlm. 364. 



29 

 

    
 

VII Indonesia Bagian Timur) maupun di Luar kampus seperti Pembantu 

Pimpinan Kepolisian Indonesia Timur dalam Bidang Pembinaan Mental. 

Selama di Ujung Pandang, dia juga sempat melakukan berbagai 

Penelitian antara lain, Penelitian dengan tema “Penerapan Kerukunan 

Hidup Beragama di Indonesia Timur” pada 1975 dan “Masalah Wakaf 

Sulawesi Selatan” pada 1978.  

Pada tahun 1984 dia ditugaskan di UIN Syarif Hidayatullah 

Jakarta untuk mengajar di bidang tafsir dan ulum al-Qur’an, selain itu dia 

juga menduduki jabatan rektor selama dua periode, yakni pada tahun 

1992-1996 dan 1997-1998. Selain itu dia pernah menduduki jabatan 

sebagai menteri agama selama kurang lebih dua bulan, Ketua Majelis 

Ulama Indonesia (MUI) Pusat pada 1984, anggota Lajnah Pentashih Al-

Qur’an Departemen Agama pada 1989, selain itu dia banyak 

berkecimpung dalam berbagai organisasi profesional, seperti pengurus 

perhimpunan ilmu-ilmu al-Qur’an Syari’ah, Pengurus Konsorsium Ilmu-

Ilmu Agama Departemen Pendidikan dan Kebudayaan, dan Asisten 

Ketua Umum Ikatan cendekiawan Muslim Indonesia (ICMI). Serta 

direktur Pendidikan Kader Ulama (PKU) yang merupakan usaha MUI 

untuk membina kader-kader ulama di tanah air.30 

Tentu yang tidak kalah pentingnya, Quraish Shihab juga aktif 

dalam kegiatan tulis-menulis diantaranya dalam surat kabar Pelita pada 

setiap hari Rabu dan beliau juga menulis dalam Rubrik “Pelita Hati”. 

 
30 Quraish Shihab, Membumikan Al-Qur’an..., hlm. 6-7. 



30 

 

    
 

selain itu beliau juga mengasuh rubrik “Tafsir al-Amanah” yaitu majalah 

yang terbit dua mingguan di Jakarta. Selain itu, beliau juga tercatat 

sebagai anggota Dewan Redaksi majalah Ulum al-Qur’an dan Mimbar 

Ulama, keduanya terbit di Jakarta. Selain kontribusinya untuk berbagai 

buku suntingan dan jurnal-jurnal.31  

Di samping kesibukan-kesibukan tersebut di atas, Quraish Shihab 

juga dikenal sebagai penulis yang sangat produktif dan penceramah. 

Berdasar pada latar belakang keilmuan yang kokoh yang ia tempuh 

melalui pendidikan formal serta ditopang oleh kemampuannya 

menyampaikan pendapat dan gagasan dengan bahasa yang sederhana, 

tetapi lugas, rasional, dan kecenderungan pemikiran yang moderat, ia 

tampil sebagai penceramah dan penulis yang bisa diterima oleh semua 

lapisan masyarakat. Kegiatan ceramah ini ia lakukan di sejumlah masjid 

bergengsi di Jakarta, seperti Masjid Istiqlal, Masjid al-Tin, Masjid Sunda 

Kelapa dan Masjid Fathullah. Ia juga mengisi pengajian di lingkungan 

pejabat pemerintah seperti pengajian di Masjid Istiqlal serta di sejumlah 

stasiun televisi atau media elektronik, seperti RCTI dan Metro TV 

mempunyai program khusus selama Ramadhan yang diasuh olehnya.  

Sejak tahun 1999 ia diangkat menjadi Duta Besar Luar Biasa dan 

berkuasa penuh di Republik Indonesia untuk Negara Republik Arab 

Mesir dan merangkap Negara Djibauti berkedudukan di Kairo sampai 

tahun 2002. Sejak itu ia kembali ke tanah air dan konsen menyelesaikan 

 
31 Yayat Suharyat dan Siti Asiah, “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” hlm. 305. 



31 

 

    
 

karya tafsirnya dengan judul Tafsir al-Misbah.32 Dan kini, aktivitasnya 

adalah Guru Besar Pascasarjana UIN Syarif Hidatatullah Jakarta, 

Direktur Pusat Studi Al-Qur’an (PSQ) Jakarta, dan menjadi penceramah 

di beberapa stasiun Televisi 

c) Karya Quraish Shihab 

Karya-karya yang telah dihasilkan oleh Quraish Shihab 

diantaranya adalah sebagai berikut: 

1) Tafsir al-Manar, Keistimewaan dan Kelemahannya 

2) Menyingkap Tabir Ilahi; Asma al-Husna dalam Perspektif Al-Qur’an 

3) Pengantin Al-Qur’an  

4) Haji Bersama Quraish Shihab 

5) Sahur Bersama Quraish Shihab 

6) Panduan Puasa bersama Quraish Shihab 

7) Panduan Shalat bersama Quraish Shihab 

8) Anda Bertanya, Quraish Shihab Menjawab Berbagai Masalah 

Keislaman 

9) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah Mahdah 

10) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Al-Qur’an dan Hadits  

11) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Ibadah dan Muamalah 

12) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Wawasan Agama 

13) Fatwa-Fatwa M. Quraish Shihab Seputar Tafsir Al-Qur’an 

 
32 M. Quraish Shihab, Lentera Hati Kisah dan Hikmah Kehidupan, (Jakarta: Lentera Hati, 

2012), hlm. 4. 



32 

 

    
 

14) Satu Islam, Sebuah Dilema 

15) Filsafat Hukum Islam 

16) Pandangan Islam Tentang Perkawinan Usia Muda 

17) Kedudukan Wanita Dalam Islam 

18) Membumikan Al-Qur’an; Fungsi dan Kedudukan Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat  

19) Lentera Hati: Kisah dan Hikmah Kehidupan 

20) Studi Kritis Tafsir Al-Manar 

21) Wawasan Al-Qur’an; Tafsir Maudhu'i atas Pelbagai Persoalan Umat  

22) Tafsir Al-Qur’an  

23) Secercah Cahaya Ilahi; Hidup Bersama Al-Qur’an 

24) Hidangan Ilahi, Tafsir Ayat-ayat Tahlili  

25) Jalan Menuju Keabadian 

26) Tafsir Al-Lubab; Makna, Tujuan, dan Pelajaran dari Surah-Surah Al-

Qur’an.33 

d) Latar Belakang Penulisan Tafsir Al-Misbah 

Tafsir Al-Misbah merupakan salah satu karya tulis Quraish 

Shihab dalam bidang ilmu tafsir yang termasuk dalam karya besarnya. 

Tafsir Al-Misbah mulai ditulisnya pada hari Jum’at, 14 Rabi’ul Awwal 

1420 H/ 18 Juni 1999 M ketika beliau menjabat sebagai Duta Besar RI 

 
33 “Muhammad Quraish Shihab,” dalam Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia bebas, 

28 Februari 2025, https://id.wikipedia.org, diakses pada 01 Januari 2025. 



33 

 

    
 

di Kairo, dan selesai ditulis pada hari Jum’at, 8 Rajab 1423 H/ 5 

September 2003. 

Segala sesuatu yang muncul dan lahir ke dunia ini pasti memiliki 

kronologis dan sejarahnya masing-masing, karena pada dasarnya tidak 

ada sesuatu yang tanpa sejarah, semuanya mempunyai latar belakang. 

Begitupun dengan penulisan Tafsir al-Misbah.  

Penulisan Tafsir al-Misbah oleh  Quraish Shihab pada dasarnya 

tidak dapat dipisahkan dengan sejarah masa kecilnya. Pada masa itu, sang 

ayah selalu menanamkan kepadanya rasa cinta terhadap al-Qur’an 

dengan cara mengajarinya dan menelaah al-Qur’an beserta tafsirnya.  

Motivasi utama penulisan Tafsir al-Misbah adalah sebagai wujud 

tanggung jawab moral seorang ulama atau intelektual muslim, untuk 

membantu umat dalam memahami kitab suci mereka (al-Qur’an). Hal ini 

terekam dari apa yang ia sampaikan dalam muqaddimah tafsirnya: 

“adalah kewajiban para ulama untuk memperkenalkan al-Qur’an dan 

menyuguhkan pesan-pesannya sesuai dengan kebutuhan”.34 

 Ini dikuatkan lagi dengan apa yang ia sampaikan dalam bukunya 

yang lain, yaitu Membumikan al-Qur’an. Dalam karya tersebut ia 

mengatakan bahwa kebutuhan akan penafsiran atas kalam Ilahi terasa 

sangat mendesak, mengingat sifat redaksinya yang beragam, yakni ada 

 
34 M. Quraish Shihab, Menabur Pesan Ilahi: Al-Qur’an dan Dinamika Kehidupan 

Masyarakat, (Jakarta: Lentera Hati, 2006), hlm. 310. 



34 

 

    
 

yang jelas dan rinci, tetapi ada pula yang samar dan global. Jangankan 

yang samar, yang jelas sekalipun masih membutuhkan penafsiran.35 

Dikuatkan dengan pernyataannya dalam muqaddimah Tafsir al-

Misbah, Mufassir dituntut untuk menjelaskan nilai-nilai itu sejalan 

dengan perkembangan masyarakat yang dijumpainya. Kendati demikian, 

nilainilai yang diamatkannya dapat diterapkan pada setiap situasi dan 

kondisi. Disamping itu, mufassir dituntut pula untuk menghapus 

kesalahpahaman terhadap al-Qur’an atau kandungan ayat-ayatnya, 

sehingga pesan-pesan al-Qur’an diterapkan dengan sepenuh hati dalam 

kehidupan pribadi dan masyarakat.36  

Dari beberapa uraian tersebut, dengan jelas diketahui apa yang 

menjadi faktor atau motivasi serta tujuan utama penulisan kitab Tafsir al-

Misbah. Sebagaimana yang telah dituliskan di atas, bahwa pada dasarnya 

setiap karya tidak akan lepas dari keinginan dan harapan penulisnya, 

yaitu membantu memberikan penjelasan tentang ayat-ayat al-Qur’an 

sehingga al-Qur’an dapat dipahami makna dan kandungannya oleh 

masyarakat luas, untuk kemudian dilaksanakan dan diamalkan. 

e) Pemilihan Nama “Tafsir al-Misbah” 

Kata al-Misbah berasal dari bahasa Arab yang memiliki makna 

“Penerang” (lampu), yang dalam bahasa jawa disebut dengan lentera atau 

pelita. Banyak para peneliti yang berkomentar mengenai pemberian 

 
35 Quraish Shihab, Membumikana Al-Qur’an..., hlm. 14. 
36 M. Quraish Shihab, Tafsir al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian A-Qur’an, Vol. 1, 

(Jakarta: Lentera Hati, 2011), hlm. xviii. 



35 

 

    
 

nama terhadap karya Qurasih Shihab ini, seperti yang dikutip dalam 

jurnal bahwa Hamdani Anwar menghubungkan nama al-Misbah dengan 

rubrik yang ia asuh selama beberapa tahun dalam harian umum Pelita 

dengan nama “Pelita Hati”. Sebagian yang lain juga menghubungkannya 

dengan nama penerbit buku miliknya yang bernama “Lentera Hati”, yang 

juga menjadi penerbit dari tafsir al-Misbah itu sendiri.37  

Alasan lain yang disampaikan para peneliti adalah berkolerasi 

dengan tujuan utama penulis “Tafsir al-Misbah” itu sendiri, yang sang 

penulis Muhammad Quraish Shihab yang memiliki harapan agar 

tafsirnya dapat menjadi lampu (pelita), penerang bagi umat secara luas 

dalam memahami agamanya dan menjadi petunjuk dalam seluruh aspek 

kehidupan. Kata “al-Misbah” sendiri hanya disebut dalam al-Qur’an 

sebanyak dua kali, dan keduanya ada dalam ayat ke 35 surah an-Nur: 

مِصْبَاحُ  
ْ
ل
َ
ۗ ا وةٍ فِيْهَا مِصْبَاح 

ٰ
مِشْك

َ
 نُوْرِهٖ ك

ُ
رْضِۗ مَثَل

َ
ا
ْ
مٰوٰتِ وَال ُ نُوْرُ السَّ للّٰه

َ
۞ ا

ا  
َّ
ةٍ زَيْتُوْنَةٍ ل

َ
بٰركَ وْقَدُ مِنْ شَجَرَةٍ مُّ يٌّ يُّ ِ

ب  دُر 
َ
وكْ
َ
نَّهَا ك

َ
ا
َ
جَاجَةُ ك لزُّ

َ
ا فِيْ زُجَاجَةٍۗ 

كَادُ  ةٍٍۙ يَّ ا غَرْبِيَّ
َ
ل ةٍ وَّ ى نُوْرٍۗ يَهْدِى شَرْقِيَّ

ٰ
ۗ نُوْر  عَل مْ تَمْسَسْهُ نَار 

َ
وْ ل
َ
 زَيْتُهَا يُضِيْءُۤ وَل

ِ شَيْءٍ عَلِيْم  ٍۙ  
 
ُ بِكُل اسِۗ وَاللّٰه  لِلنَّ

َ
مْثَال

َ
ا
ْ
ُ ال ُ لِنُوْرِهٖ مَنْ يَّشَاءُۤۗ وَيَضْرِبُ اللّٰه    ٣٥اللّٰه

Artinya: Allah (pemberi) cahaya (pada) langit dan bumi. Perumpamaan 

cahaya-Nya seperti sebuah lubang (pada dinding) yang tidak 

 
37 Hamdani Anwar, “Telaah Kritis terhadap Tafsir Al-Misbah karya M. Quraish Shihab,” 

Jurnal Mimbar Agama dan Budaya, Vol. 2, No. xix, (2002), hlm. 184. 



36 

 

    
 

tembus518) yang di dalamnya ada pelita besar. Pelita itu di 

dalam tabung kaca (dan) tabung kaca itu bagaikan bintang 

(yang berkilauan seperti) mutiara, yang dinyalakan dengan 

minyak dari pohon yang diberkahi, (yaitu) pohon zaitun yang 

tumbuh tidak di timur dan tidak pula di barat, yang minyaknya 

(saja) hampir-hampir menerangi walaupun tidak disentuh api. 

Cahaya di atas cahaya (berlapis-lapis). Allah memberi 

petunjuk menuju cahaya-Nya kepada orang yang Dia 

kehendaki. Allah membuat perumpamaan-perumpamaan bagi 

manusia. Allah Maha Mengetahui segala sesuatu.38 

Dari semua uraian tersebut di atas dapat disimpulkan, bahwa 

pemberian nama “Tafsir al-Misbah” oleh M. Quraish Shihab merupakan 

harapannya agar tafsirnya tersebut dapat menjadi pelita, penerang di 

waktu gelap, memberikan petunjuk bagi umat manusia dalam 

mengarungi kehidupan. 

f) Bentuk, Metode, dan Karakteristik Tafsir Al-Misbah 

Tafsir al-Misbah apabila ditinjau dari bentuk penafsirannya, 

penulisannya lebih menonjolkan kepada bentuk bi al-ra’yi dari pada bi 

al-Ma’tsur.  Terlihat jelas dari cara penulisannya yang menjabarkan dan 

memberikan penjelasan setiap ayat yang ia tafsir, di mana penggunaan 

rasio/ logika lebih dikedepankan.  

Dalam menulis tafsir, metode tulisan Quraish Shihab lebih 

bernuansa kepada tafsir tahlili (analitik). yaitu sebuah bentuk karya tafsir 

yang berusaha untuk mengungkap kandungan al-Qur’an, dari berbagai 

 
38 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 354. 



37 

 

    
 

aspeknya, dalam bentuk ini disusun berdasarkan urutan ayat di dalam al-

Qur’an, selanjutnya memberikan penjelasan-penjelasan tehadap kosa 

kata, makna global ayat, kolerasi, asbabun nuzul dan hal-hal lain yang 

dianggap bisa membantu untuk memahami ayat-ayat al-Qur’an.39 

Terlihat ia menjelaskan ayat-ayat al-Qur’an dari segi ketelitian redaksi 

kemudian menyusun kandungannya dengan redaksi indah yang lebih 

menonjolkan petunjuk al-Qur’an bagi kehidupan manusia serta 

menhubungkan pengertian ayat-ayat al-Qur’an dengan hukum-hukum 

alam yang terjadi dalam masyarakat. Uraian yang ia paparkan sangat 

memperhatikan kosa kata atau ungkapan al-Qur’an dengan menyajikan 

pandangan-pandangan para pakar.  

Akan tetapi dalam Tafsir al-Misbah ini Quraish Shihab juga 

menggunakan metode Mawdhu’i yakni, suatu metode yang 

mengumpulkan ayat-ayat al-Qur’an yang membahas satu tema tersendiri, 

menafsirkannya secara global dengan kaidah-kaidah tertentu dan 

menemukan rahasia yang tersembunyi dalam al-Qur’an. Hal ini terlihat 

dari caranya membahas setiap surah atau ayat, yang beliau selalu 

mengelompokkan ayat-ayat dalam surah sesuai dengan tema-tema 

pokoknya. Misalnya Surah Waqi’ah, ayat-ayat dalam surah ini 

dikelompokkannya ke dalam enam kelompok, yang jumlah ayat masing-

masing tidak sama, tergantung pada sub topik yang dikandungnya.  

 
39 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran Al-Qur’an, (Yogyakarta: Pustaka Pelajar 

(Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 57. 



38 

 

    
 

Kemudian untuk penafsirannya, ada beberapa langkah yang dapat 

dilihat dalam Tafsir al-Misbah yang dalam penelitian ini disebut dengan 

karakteristik. Dalam penafsirannya, Quraish Shihab mengambil 

beberapa langkah serta mengedepankan aspek-aspek tertentu yang 

dipandang urgen. Penulisan kitab Tafsir al-Misbah adalah sebagai 

berikut:40  

1) Menjelaskan nama surah sebelum memulai pembahasan yang lebih 

mendalam, Quraish Shihab mengawali penulisannya dengan 

menjelaskan nama surah dan menggolongkan ayat-ayat pada 

Makkiyah dan Madaniyah.  

2) Setelah menjelaskan nama surah, kemudian ia mengulas secara global 

isi kandungan surah diiringi dengan riwayat-riwayat dan pendapat-

pendapat para mufassir terkait ayat tersebut. 

3) Setiap memulai pembahasan, Quraish Shihab mengemukakan satu, 

dua atau lebih ayat-ayat al-Qur’an yang mengacu pada satu tujuan 

yang menyatu.  

4) Kemudian ia menyebutkan ayat-ayat secara global, sehingga sebelum 

memasuki penafsiran yang menjadi topik utama, pembaca terlebih 

dahulu mengetahui makna ayat-ayat secara umum.  

5) Selanjutnya Quraish Shihab menjelaskan pengertian kata-kata secara 

bahasa pada kata-kata yang sulit dipahami oleh pembaca. 

 
40 Yayat Suharyat dan Siti Asiah, “Metodologi Tafsir Al-Mishbah,” hlm. 307. 



39 

 

    
 

6) Terhadap ayat yang mempunyai asbab al-nuzul dari riwayat shahih 

yang menjadi pegangan para ahli tafsir, maka Quraish Shihab 

menjelaskan lebih dahulu.  

7) Dalam penafsirannya, ia sedikit banyak terpengaruh terhadap pola 

penafsiran Ibrahim al-Biqa’i, yaitu seorang ahli tafsir, pengarang buku 

Nazm al-Durar fi Tanasub al-Ayat wa al-suwar yang berisi tentang 

keserasian susunan ayat-ayat al-Qur’an.  

8) Quraish Shihab menyadari bahwa penulisan tafsir al-Qur’an selalu 

dipengaruhi oleh tempat dan waktu dimana para mufassir berada. 

Perkembangan masa penafsiran selalu diwarnai dengan ciri khusus, 

baik sikap maupun kerangka berfikir. Oleh karena itu, ia merasa 

berkewajiban untuk memikirkan muncul sebuah karya tafsir yang 

sesuai dengan alam pikiran saat ini. 

g) Corak Tafsir Al-Misbah 

Dalam penafsiran al-Qur’an, disamping ada bentuk, dan metode 

penafsiran, terdapat pula corak penafsiran. Sedangkan dari segi corak, 

Tafsir al-Misbah ini lebih cenderung kepada corak sastra budaya dan 

kemasyarakatan (al-adabi al-ijma’i), yaitu corak tafsir yang berusaha 

memahami nash-nash al-Qur’an dengan cara pertama dan utama 

mengemukakan ungkapan-ungkapan al-Qur’an secara teliti, selanjutnya 

menjelaskan makna-makna yang dimaksud oleh al-Qur’an tersebut 

dengan bahasa yang indah dan menarik, kemudian seorang mufasir 



40 

 

    
 

berusaha menghubungkan nash-nash al-Qur’an yang dikaji dengan 

kenyataan sosial dan sistem budaya yang ada.41 

Diantara kitab tafsir yang bercorak demikian adalah al-Misbah. 

Dari beberapa kitab tafsir yang menggunakan corak ini, seperti Tafsir al-

Maraghi, al-Manar, al-Wadih pada umumnya berusaha untuk 

membuktikan bahwa al-Qur’an adalah sebagai Kitab Allah yang mampu 

mengikuti perkembangan manusia beserta perubahan zamannya. Berikut 

ini daftar surah-surah yang ada pada tafsir al-Misbah mulai dari volume 

1 sampai volume15:  

1) Volume 1: al-Fatihah dan al-Baqarah 

2) Volume 2: ali-‘Imran dan an-Nisa 

3) Volume 3: al-Ma’idah 

4) Volume 4: al-An’am 

5) Volume 5: al-A’raf dan at-Taubah  

6) Volume 6: Yunus, Hud, Yusuf dan ar-Ra’d 

7) Volume 7: Ibrahim, al-Hijr, an-Nahl dan al-Isra’ 

8) Volume 8: al-Kahf, Maryam, Thaha dan al-Anbiya’ 

9) Volume 9: al-Haj, al-Mu’minun, an-Nur dan al-Furqan 

10) Volume 10: asy-Syu’ara, an-Naml, al-Qashash dan al-‘Ankabut 

11) Volume 11: ar-Rum, Luqman, as-Sajdah, al-Ahzab, Saba’, Fathir dan 

Yasin 

 
41 firdarini Dan Moh. Anwar Syarifuddin, “Corak ‘Ilmī Tafsir al-Misbah,” Ushuluna: 

Jurnal Ilmu Ushuluddin, No. 1, Vol. 9, (2023), hlm. 103. 



41 

 

    
 

12) Volume 12: ash-Shaffat, Shad, az-Zumar, Ghafir, fussilat, asy-Syura 

dan az-Zukhruf 

13) Volume 13: ad-Dukhan, al-jasiyah, Muhammad, al-fath, al-Hujarat, 

Qaf, adz-Dzariyat, at-Thur, an-Najm, al-Qmar, ar-Rohman dan al-

Waqi’ah 

14) Volume 14: al-Hadid, al-Mujadalah, al-Hasyr, al-Mumtahinah, As-

Shaf, al-Jum’ah, al-Munafiq, at-Taghabun, at-Thalaq, at-Tahrim, al-

Mulk, al-Qalam, al-Haqqah, al-Ma’arij, Nuh, al-Jin, al-Muzammil, al-

Mududdassir, al-Qiyamah, al-Ihsan dan al-Mursalat 

15) Volume 15: an-Naba’, an-Nazia’at, ‘Abasa, at-Takwir, al-Infithar, al-

Muthaffifin, al-Insyiqaq, al-Buruj, at-Tariq, al-A’la, al-Ghasyiyah, al-

Fajr, al-Balad, Asy-Syam, al-Lail, ad-Duha, asy-Syarh, at-Thin, al-

‘Alaq, al-Qadr, al-Bayyinah, az-Zalzalah, al-‘Adiyat, al-Qari’ah, at-

Takatsur, al-‘Ashr, al-Humazah, al-Fil, Quraisy, al-Ma’un, al-Kautsar, 

al-Kafirun, an-Nashr, al-Lahab, al-Ikhlash, al-Falaq, dan an-Nas. 

4. Pendidikan Islam 

a) Definisi Pendidikan Islam 

Dalam Kamus Besar Bahasa Indonesia, pendidikan berasal dari 

kata “didik” Jika kata ini diberi awalan me maka jadi “mendidik” yang 

artinya memelihara dan memberi latihan (ajaran, tuntunan, dan 

pimpinan) mengenai akhlak dan kecerdasan pikiran.42  

 
42 “Hasil Pencarian - KBBI VI Daring,” diakses pada 9 Maret 2025, 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pendidikan. 



42 

 

    
 

Menurut Ahmad Tafsir yang dikutip dalam sebuah jurnal bahwa 

pendidikan Islam ialah bimbingan terhadap seseorang agar ia menjadi 

muslim semaksimal mungkin.43 

Secara umum konsep pendidikan Islam mengacu pada makna dan 

asal kata yang membentuk kata pendidikan itu sendiri dalam 

hubungannya dengan ajaran Islam. Dalam konteks ini akan diruntut 

tentang makna kata pendidikan itu sendiri. Istilah Pendidikan dalam 

konteks Islam pada umumnya mengacu pada term tarbiyah, ta’lim dan 

ta’dib. Setiap istilah tersebut memiliki makna yang berbeda-beda, hal ini 

dikarenakan perbedaan kontek kalimatnya dalam penggunaan istilah 

tersebut. Akan tetapi dalam keadaan tertentu semua istilah itu memiliki 

makna yang sama, yakni pendidikan. 

1) Tarbiyah  

Kata tarbiyah diambil dari bahasa Arab yang berasal dari 

masdar kata kerja rabba.  Memiliki kesamaan makna dengan kata 

Rabb yang berarti nama Allah. Istilah tarbiyah sendiri tidak dapat 

dijumpai secara langsung  dalam al-Qur’an, tetapi di dalam al-

Qur’an terdapat istilah ar-rabb, rabbayani, murabbi, rabbiyuni, dan 

Rabbani. Sebagaimana firman Allah Swt dalam al-Qur’an surah asy-

Syu’ara ayat 18: 

 
43 Yasmansyah dan Arman Husni, “Konsep Dasar Pendidikan Agama Islam,” Indonesian 

Research Journal on Education: Jurnal Ilmu Pendidikan, Vol. 2, No. 2, (2022), hlm. 785. 



43 

 

    
 

بِثْتَ فِيْنَا مِنْ عُمُرِكَ سِنِيْنَۗ   
َ
ل كَ فِيْنَا وَلِيْدًا وَّ ِ

مْ نُرَب 
َ
ل
َ
 ا
َ
   ١٨قَال

Artinya: Dia (Fir‘aun) berkata, “Bukankah kami telah mengasuhmu 

dalam lingkungan (keluarga) kami, waktu engkau masih 

bayi dan engkau tinggal bersama kami beberapa tahun 

dari umurmu.44 

Ayat ini menegaskan pada proses pengasuhan atau 

membesarkan. Proses tarbiyah tidak mencakup langsung 

keterlibatan ilmu sebagai aspek penting dalam pendidikan. Proses 

pengembangan (penumbuhan) diri sebagai pengembangan yang 

bersifat materi, pada dimensi biologis (meterialistik) dan bersifat 

kuantitatif (aturan, fasilitas dan kondisi). 

 Khoiruddin mengutip pendapat Abdurrahman al-Nahlawy, 

akar kata Raba-yarbu maknanya Zaada (bertambah dan 

berkembang), Rabiya-yarbu maknanya Nasya-a (tumbuh/besar), 

dan Rabba-yarabbu (memperbaiki, menjaga, memelihara, 

mendidik.45  

Sedangkan dalam pandangan Quraish Shihab kata tarbiyah 

memiliki akar kata yang sama dengan kata Rabb yang artinya 

mengarahkan sesuatu dengan bertahap menuju kesempurnaan 

kejadian serta fungsinya.46 

 
44 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 367. 
45 Muhammad Khoiruddin, Konsep Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid Dalam Perspektif 

Al-Qur’an, (Jepara: Unisnu Press, 2022), hlm. 15. 
46 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 568. 



44 

 

    
 

2) Ta’lim 

Yuliyani dkk., mengutip pendapat M. Thalib yang 

mengatakan bahwa Ta’lim memiliki asal kata ‘allama-yu’allimu-

ta’lim. Yu’allimu maksudnya adalah dengan mengajarkan, sedang 

ta’lim ialah pengajaran. Ta’lim juga dapat dikatakan bahwa 

memberitahukan sesuatu kepada orang yang belum 

mengetahuinya.47 Firman Allah Swt dalam al-Qur’an surah al-

Baqarah ayat 31: 

  
َ
ةِ فَقَال

َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
ى ال

َ
هَا ثُمَّ عَرَضَهُمْ عَل

َّ
ل
ُ
سْمَاءَۤ ك

َ
ا
ْ
دَمَ ال

ٰ
مَ ا

َّ
سْمَاءِۤ وَعَل

َ
يْ بِا وْنِ ٔـُ ْۢبِ نْ

َ
ا

نْتُمْ صٰدِقِيْنَ 
ُ
اۤءِ اِنْ ك

َ
ؤُل  ٣١هٰٓ

Artinya: Dia mengajarkan kepada Adam nama-nama (benda) 

seluruhnya, kemudian Dia memperlihatkannya kepada 

para malaikat, seraya berfirman, “Sebutkan kepada-Ku 

nama-nama (benda) ini jika kamu benar!”48 

Ma’zumi mengutip pendapat Rasyid Ridho yang 

mengatakan bahwa ta’lim adalah proses transmisi berbagai ilmu 

pengetahuan pada jiwa individu tanpa adanya batasan ketentuan 

tertentu. Rasyid Ridho memahami kata ‘allama sebagai proses 

transmisi yang dilakukan secara bertahap sebagaimana Adam 

menyaksikan dan menganalisis asma yang diajarkan Allah 

 
47 Yuliyani dkk., “Keterkaitan Istilah Pendidikan Islam: Tarbiyah, Ta’lim Dan Ta’dib 

Dalam Al-Qur’an (Analisis Tafsir Ibnu Katsir),” Jurnal Al- Karima, (2023), hlm. 126. 
48 Kementerian Agama RI, al-Qur’an..., hlm. 6. 



45 

 

    
 

kepadanya. Ta’lim mencakup fase bayi, anak-anak, remaja, dan 

orang dewasa.49 

3) Ta’dib 

Syed Muhammad Naquib al-Attas menjadi pelopor pada 

istilah ta'dib. Ta'dib merupakan bentuk gagasan dari pendidikan 

yang tujuan pokoknya adalah untuk menjadikan seseorang agar 

menjadi manusia yang sesungguhnya (sosok yang baik adab serta 

moralnya) juga memiliki intelektual yang baik dengan landasan 

agama dan moral yang baik pula dalam melaksanakan 

kewajibannya. Hal ini dapat dilihat dari konsep ta’dib yang 

mencakup kepada konsep ilmu dan amal. Dalam konsepnya 

seseorang diharapkan untuk mampu menerapkan ilmu nya dalam 

kehidupan sehari-hari berdasarkan nilai-nilai moral dan agama.50 

b) Dasar Pendidikan Islam 

Dasar adalah landasan tempat berpijak atau tegaknya sesuatu agar 

sesuatu tersebut tegak kokoh berdiri. Dasar suatu bangunan yaitu 

fondamen yang menjadi landasan bangunan tersebut agar bangunan itu 

tegak berdiri kokoh.51  

Dalam Islam, dasar atau alat pengukur yang menyatakan baik 

buruknya sifat seseorang itu adalah al-Qur’an dan as-Sunnah Nabi Saw. 

 
49 Ma’zumi, Syihabudin, dan Najmudin, “Pendidikan Dalam Perspektif al-Qur’an Dan al-

Sunnah: Kajian Atas Istilah Tarbiyah, Taklim, Tadris, Ta’dib dan Tazkiyah,” Tarbawy: Indonesian 

Journal Of Islamic Education, 2, 6 (2019), hlm. 198-199. 
50 Yuliyani dkk., “Keterkaitan Istilah Pendidikan Islam..., hlm. 126-127. 
51 Nur Uhbiyati, Ilmu Pendidikan Islam, (Bandung: Pustaka Setia, 2005), hlm. 19. 



46 

 

    
 

Apa yang baik menurut al-Qur’an dan as-Sunnah, itulah yang yang baik 

untuk dijadikan pegangan dalam kehidupan sehari-hari. Sebaliknya, apa 

yang buruk menurut al-Qur’an dan as-Sunnah, itulah yang tidak baik dan 

harus dijauhi.52 Adapun yang menjadi dasar pendidikan Islam itu ialah:  

1) Al-Qur’an  

Al-Qur’an adalah kalam Allah Swt yang diturukan kepada 

Nabi Muhammad Saw dalam bahasa Arab yang terang guna 

menjelaskan jalan hidup yang maslahat bagi umat manusia di dunia 

dan akhirat. al-Qur’an adalah sebagai petunjuk, Allah menjelaskan hal 

ini dalam firmannya surah al-Baqarah ayat 2 yang berbunyi: 

قِيْنٍَۙ  مُتَّ
ْ
ل ِ
 
ا رَيْبَۛ  فِيْهِۛ  هُدًى ل

َ
كِتٰبُ ل

ْ
  ٢ذٰلِكَ ال

Artinya: Kitab al-Qur’an) ini tidak ada keraguan di dalamnya; (ia 

merupakan) petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa,53 

 

Surah al-Baqarah ayat 2 ini bermakna bahwa al-Qur’an adalah 

petunjuk bagi orang-orang yang bertakwa. Ayat ini menjelaskan 

bahwa al-Qur’an adalah wahyu Allah Swt yang diturunkan kepada 

Nabi Muhammad Saw.  

2) Sunnah 

Sunnah ialah perkataan, ketetapan, maupun pengakuan Rasul 

Allah Swt. Yang dimaksud dengan pengakuan itu adalah kejadian 

 
52 Rosihan Anwar, Akidah Akhlak, (Bandung: Pustaka Setia, 2008), hlm. 208. 
53 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 2. 



47 

 

    
 

ataupun perbuatan orang lain yang diketahui Rasulullah dan beliau 

membiarkan saja ataupun perbuatan itu berjalan.  

Sunnah merupakan sumber ajaran Islam yang kedua sesudah al-

Qur’an. Sunnah juga berisi Aqidah dan Syari’ah. Sunnah berisi 

petunjuk untuk kemaslahatan hidup manusia dalam segala aspeknya 

untuk membina umat Rasul Allah menjadi guru dan pendidik utama. 

Oleh karena itu sunnah merupakan landasan kedua bagi cara pembinaan 

pribadi manusia Muslim. Sunnah selalu membuka kemungkinan 

penafsiran berkembang, Itulah sebabnya, mengapa ijtihad perlu 

ditingkatkan dalam memahami termasuk sunnah yang berkaitan dengan 

Pendidikan. 

c) Tujuan Pendidikan Islam 

Tujuan pendidikan dapat dilihat dari berbagai segi. Ada tujuan 

Pendidikan Islam tertinggi dan jika dilihat dari sifatnya ada tujuan umum 

dan khusus, dilihat dari segi penyelenggaraannya terbagi atas formal dan 

non formal, ada tujuan nasional dan institusional.  

Tujuan Pendidikan Islam tertinggi ini bersifat mutlak, tidak 

mengalami perubahan karena sesuai konsep Illahy, yang mengandung 

kebenaran mutlak dan universal, tujuan ini pada dasarnya sesuai dengan 

tujuan hidup manusia dan peranannya sebagai hamba Allah, yaitu:54 

 
54 Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam: Paradigma Humanisme Teoritis, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2005), hlm. 95-98. 



48 

 

    
 

1) Menjadi Hamba Allah yang bertakwa. Tujuan ini sejalan dengan 

tujuan hidup dan penciptaan manusia, yaitu semata-mata untuk 

beribadah kepada Allah. Dengan pengertian ibadah yang demikian 

itu maka implikasinya dalam pendidikan terbagi atas dua macam 

yaitu: pendidikan memungkinkan manusia mengerti tuhannya secara 

benar, sehingga semua perbuatan terbingkai ibadah yang penuh 

dengan penghayatan kepada ke Esaan-Nya dan pendidikan harus 

menggerakkan seluruh potensi manusia (sumber daya manusia), 

untuk memahami sunnah Allah di atas bumi. 

2) Mengantarkan subjek didik menjadi khalifatullah fil ard (wakil 

Tuhan diatas bumi) yang mampu memakmurkannya 

(membudayakan alam sekitarnya). 

3) Memperoleh kesejahteraan, kebahagiaan hidup di dunia sampai 

akhirat. 

Ketiga tujuan tertinggi tersebut diatas berdasarkan pengalaman 

sejarah hidup manusia dan dalam pengalaman aktivitas dari masa ke 

masa, belum pernah tercapai sepenuhnya baik secara individu maupun 

sebagai makhluk sosial.  

Dilihat dari segi sifatnya, yaitu ada tujuan umum. Tujuan umum 

ini berbeda dengan tujuan tertinggi yang lebih mengutamakan 

pendekatan filosofis, tujuan umum lebih bersifat empirik dan realistic.55 

Tujuan umum merupakan tujuan yang akan dicapai dengan semua 

 
55 Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam..., hlm. 198. 



49 

 

    
 

kegiatan pendidikan, baik dengan pengajaran atau dengan cara lain. 

Tujuan umum ini meliputi seluruh aspek kemanusiaan yang meliputi 

aspek, tingkah laku, penampilan, kebiasaan, dan pandangan subjek didik. 

Sehingga mampu menghadirkan dirinya sebagai sebuah pribadi yang 

utuh.  

Tujuan umum pendidikan Islam harus dikaitkan pula dengan 

tujuan pendidikan nasional negara tempat pendidikan Islam itu 

dilaksanakan dan harus dikaitkan pula dengan tujuan institusional 

lembaga yang menyelenggarakan pendidikan itu. Tujuan umum ini tidak 

dapat dicapai kecuali setelah melalui proses pengajaran, pengalaman, 

pembiasaan, penghayatan dan pengalaman akan kebenarannya. Tahapan-

tahapan dalam mencapai tujuan itu ada pada pendidikan formal (sekolah, 

madrasah) dirumuskan dalam bentuk tujuan kurikulum yang selanjutnya 

dikembangkan dalam tujuan instruksional.56  

Kemudian tujuan khusus yaitu bersifat relatif sehingga 

memungkinkan untuk diadakan perubahan sesuai dengan tuntutan dan 

kebutuhan, selama tetap berpijak pada kerangka tujuan tertinggi dan 

umum itu. Pengkhususan tujuan tersebut dapat didasarkan pada kultur 

dan cita-cita suatu bangsa dimana pendidikan itu diselenggarakan. Selain 

itu, minat, bakat, dan subjek didik, tuntunan situasi, kondisi, pada kurun 

waktu.  

 
56 Nur Uhbiyati dan Maman Abdul Djamil, Ilmu Pendidikan Islam II, (Bandung: Pustaka 

Setia, 1997), hlm. 42. 



50 

 

    
 

Pendidikan Agama Islam bertujuan untuk menanamkan 

keimanan dan ketakwaan peserta didik kepada Allah Swt sebagai Tuhan 

dan pencipta alam semesta, ini merupakan bekal pertama dan utama bagi 

seorang manusia dalam menjalani kehidupan di dunia ini. Selain itu juga 

bertujuan untuk membentuk insan yang berakhlak baik dan berbudi 

pekerti luhur. Pendidikanw Islam bertujuan untuk membentuk peserta 

didik menjadi pribadi yang mampu hidup berdampingan dengan manusia 

lainnya dengan damai dan mampu menjaga lingkungan serta alam. Selain 

itu juga penting untuk membentuk insan yang cinta tanah air dan mampu 

menjaga keutuhan Negara Kesatuan Republik Indonesia (NKRI) sebagai 

tanah kelahiran dan tempat untuk tumbuh.57 

Dalam sebuah jurnal tujuan pendidikan menurut al-Qur’an bila 

dilihat dari segi tugas, fungsi dan tujuan hidup manusia ialah: 

1) Hamba Allah  

2) Khalifah fi al-Ardh  

3) Membina dan Mengembangkan Fitrah Manusia 

4) Rahmatan lil’alamiin (Mewujudkan rahmat bagi seluruh alam) 

5) Memperoleh Kesejahteraan Dunia dan Kesejahteraan Akhirat.58 

Namun dalam sebuah teori disebutkan bahwa dalam al-Qur’an 

secara eksplisit memang tidak ditemukan term tujuan Pendidikan. Akan 

 
57 Erma Fatmawati, Pendidikan Agama untuk Semua, (Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 2020), 

hlm. 14-15. 
58 Indah Muliati dan Muhamad Rezi, “Tujuan Pendidikan Dalam Lingkup Kajian Tafsir 

Tematik Pendidikan,” Islam Transformatif: Journal of Islamic Studies, No. 2, Vol. 1, (2017), hlm. 

179-185. 



51 

 

    
 

tetapi tujuan Pendidikan ini dapat disari dan dapat diinterpretasikan dari 

beberapa ayat yang ada, yang meliputi beberapa aspek, diantaranya aspek 

tujuan, tugas hidup manusia dan aspek sifat-sifat dasar manusia, 

meliputi:59 

1) Terwujudnya hamba Allah yang mengabdi pada Allah (‘abd) 

2) Mempersiapkan individu untuk menjadi khalifah (pemimpin) 

3) Membina dan memupuk akhlakul karimah 

4) Mencapai kebahagiaan dunia akhirat 

5) Mempersiapkan manusia yang kuat secara fisik. 

Berdasarkan teori-teori tentang tujuan Pendidikan Islam yang 

sudah dikemukakan di atas, peneliti menyimpulkan bahwa tujuan 

Pendidikan Islam di antaranya: 

1) Menanamkan keimanan dan ketakwaan kepada Allah Swt. 

2) Membentuk insan berakhlak mulia 

3) Membentuk pribadi yang mampu hidup berdampingan dengan 

manusia lain dan alam semesta sehingga mencapai kebahagiaan 

dunia akhirat 

4) Membentuk Muslim yang tangguh dan kuat. 

B. Penelitian Terdahulu yang Relevan  

1. Tesis Mohammad Iqbal, Konsep Pendidikan Dalam al-Qur’an Surah 

Luqman Ayat 12-19 tahun 2019. Metodologi penelitian dalam tesis ini yang 

 
59 Asnil Aidah Ritonga dan Irwan, Tafsir Tarbawi, (Bandung: Citapustaka Media, 2013), 

hlm. 72. 



52 

 

    
 

dilakukan di perpustakaan (library research). Adapun Materi pendidikan 

yang terkandung di dalam al-Qur’an khususnya yang terdapat di dalam 

surah Luqman ayat 12-19 pada dasarnya meliputi tiga hal yang sangat 

fundamental yaitu: (a) pendidikan aqidah/tauhid, (b) pendidikan 

syariah/ibadah, (c) pendidikan akhlak. Sedangkan metode pendidikan dalam 

al-Qur’an surah Luqman ayat 12-19 diantaranya: metode nasehat dan 

perintah, rendah hati. Metode yang dicontohkan oleh Luqman yang tertuang 

di dalam al-Qur’an antara lain: Luqman al-Hakim mengajarkan kepada 

anaknya nilai yang sangat penting yaitu senangtiasa bersyukur kepada Allah 

Swt. Dan tidak menyekutukannya dan inilah prinsip yang sangat mendasar 

yang diajarkan Luqman kepada anak-anaknya.60 

2. Tesis Abdul Halim, Komparasi Konsep Pendidikan Akhlak Syekh al-

Zarnuji Dan Syed Naquib Al Attas, tahun 2021. Adapun jenis penelitian 

yang digunakan dalam penelitian ini bersifat kualitatif dan metode yang 

digunakan termasuk metode penelitian kepustakaan (Library Research), 

yang menghasilkan data yang berupa kata-kata tertulis dari sumber data 

yang dianalis. Penelitian ini juga menggunakan tekhnik analisis isi (content 

analysis) dalam pengolahan datanya. Sumber data primer yang digunakan 

adalah kitab Ta’lim al-Muta’allim karya Syekh al-Zarnuji dan buku karya 

Syed Naquib al-Attas yaitu Islam dan Sekularisme Sedangkan sumber data 

sekundernya adalah buku atau referensi lainnya yang berkaitan dengan 

 
60 Mohammad Iqbal, “Konsep Pendidikan Dalam Al-Qur’an Surah Luqman Ayat 12-19” 

(Tesis, Makassar, UIN Alauddin, 2019). 



53 

 

    
 

konsep pendidikan akhlak. Dalam hal ini data tersebut merupakan data 

penunjang dari data primer. Persamaan dengan kesimpulan para akademisi 

lain adalah metode penelitian yang digunakan, yaitu metode penelitian 

kualitatif. Sedangkan perbedaan pada hasil penelitiannya, yang mungkin 

disebabkan berbedanya materi yang disajikan dan waktu penelitian. 

Penelitian ini menghasilkan kesimpulan adanya kesamaan antara konsep 

Syekh al-Zarnuji dan Syed Naquib al-Attas dalam ruang lingkup pendidikan 

dan materi pendidikan akhlak. Sedangkan perbedaan antara konsep 

keduanya terletak pada faktor pendukung keberhasilan pendidikan akhlak. 

Secara umum pemikiran keduanya tentang pendidikan akhlak termasuk dari 

aliran Konvergensi. Selain itu, pemikiran keduanya juga selaras dengan 

pendidikan karakter di Indonesia.61 

3. Tesis Muhammad Barirul Fatron, Komodifikasi ayat-ayat Tuhan dalam al-

Qur’an (Studi Tafsir Tematik) tahun 2022. Terdapat dua belas ayat al-

Qur’an yang secara serius membahas tentang komodifikasi ayat-ayat tuhan. 

Ayat-ayat tersebut membahas bagaimana ayat-ayat tuhan ditukar, dijual, 

disembunyikan baik secara tekstual maupun maknanya oleh oknum yang 

tidak bertanggung jawab. Semua itu mereka lakukan demi mendapatkan 

kenikmatan dunia dan segala isinya serta mengabaikan kebenaran yang 

telah mereka tukar dengan kebathilan. Perilaku tersebut bisa dilakukan oleh 

orang-orang awam biasa, akademisi dan ulama sekalipun. Allah 

 
61 Abdul Halim, “Komparasi Konsep Pendidikan Akhlak Syekh Al Zarnuji Dan Syed 

Naquib Al Attas” (Tesis, Jakarta, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021). 



54 

 

    
 

mengancam mereka semua dengan berbagai macam siksa, bahkan Allah 

berpaling dari mereka sedang mereka tidak mendapatkan ampunan dan 

rahmat-Nya.62 

4. Tesis Haidar Ahmad Mujadidi, al-Qur’an dan Tafsir Kalami (Studi 

Komparasi Penafsiran Ayat-ayat Bait al-Maqdis) tahun 2024. Penelitian 

tujuan untuk menganalisis komparasi penafsiran ayat-ayat Bait al-Maqdis 

dari tokoh-tokoh mufasir mazhab kalami yaitu sunni yang diwakili oleh 

Tafsir Mafatih al-Ghaib karya Fakhru ad-Din ar-Razi, mu’tazilah yang 

diwakili oleh Tafsir al-Kasysyaf karya az-Zamakhsyari, mufassir syi’ah 

yang diwakili oleh tafsir al-Qummi karya ‘Ali bin Ibrahim al-Qummi. 

Kemudian menganalisis kontekstualisasi komparasi penafsiran ayat-ayat 

Bait al-Maqdis. Metode yang digunakan pada penelitian ini adalah 

penelitian kepustakaan (library research). Penelitian ini akan menggunakan 

pendekatan historis dan geopolitik yang berupaya mengungkap kejadian 

bersejarah terkait Bait al-Maqdis dan isu-isu yang terjadi pada era modern 

di tanah Bait al-Maqdis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa penafsiran 

mazhab kalam sunni dan mu’tazilah memiliki banyak kemiripan sedangkan 

penafsiran mazhab kalam syi’ah cenderung memiliki perbedaan yang 

mengarah pada ideologi-ideologi sektariannya. Lalu kontekstualisasi pada 

ayat-ayat Bait al-Maqdis menunjukkan dalam sejarah bahwa dinasti Islam 

yang berpaham sunni (Umayyah dan ‘Abbasiyyah) dan mu’tazilah 

 
62 Muhammad Barirul Fatron, “Komodifikasi Ayat-Ayat Tuhan Dalam Al-Qur’an (Studi 

Tafsir Tematik)” (Tesis, Semarang, UIN Walisongo, 2022). 

https://repository.iiq.ac.id/browse?type=author&value=Haidar+Ahmad+Mujadidi%2C+222411145


55 

 

    
 

(‘Abbasiyyah era Mu’taṣim) waktu itu sangat memperhatikan masalah Bait 

al-Maqdis, sedangkan di era kekuasaan dinasti syi’ah (Faṭimiyyah) 

cenderung mengabaikan hak-hak rakyat Bait al-Maqdis dan menjalin 

kerjasama dengan kaum Kristen yang di kemudian hari mendorong 

peristiwa Perang Salib di Bait al-Maqdis dan tanah arab. Sehingga untuk 

membebaskan Bait al-Maqdis dari penjajahan di era modern ini diperlukan 

keseriusan umat Islam untuk menjadikan isu Bait al-Maqdis sebagai isu 

sentral dan mempelajarinya dengan ilmu yang benar, termasuk tafsir dari 

ayat-ayat Bait al-Maqdis.63 

5. Syaefudin Achmad, Tujuan dan Ruang Lingkup Pendidikan Islam: Studi 

Komparatif Tafsir Surah al-Baqarah Ayat 62 dan an-Nur Ayat 55 tahun 

2022. Salah satu aspek pendidikan Islam adalah tujuan dan ruang lingkup 

pendidikan Islam. Ada beberapa ayat  al-Qur’an yang memuat tema  tujuan 

dan ruang lingkup pendidikan Islam, diantaranya  surah al-Baqarah  ayat 62 

serta an-Nur ayat 55. Salah satu metode penafsiran ayat  tersebut adalah 

metode muqaran (perbandingan). Kedua teks  dibandingkan  satu sama lain 

untuk menemukan benang merah. Dari ayat tersebut dapat  disimpulkan  

bahwa tujuan  pendidikan  Islam  adalah  untuk mencapai kebahagiaan hidup 

di dunia dan akhirat dan ruang   lingkup pendidikan Islam adalah usaha-

usaha untuk  mencapai   tujuan pendidikan Islam (kebahagiaan dunia dan 

 
63 Haidar Ahmad Mujadidi, “al-Qur’an dan Tafsir Kalami (Studi Komparasi Penafsiran 

Ayat-Ayat Bait Al-Maqdis)” (Tesis, Jakarta, Institut Ilmu al-Qur’an (IIQ), 2024). 



56 

 

    
 

akhirat). yang meliputi iman kepada Tuhan dan berbuat baik yang saleh.64 

6. Nuria Sundari, Mawaddah Warrahmah dan Ahmad Nurkholiq, Tujuan 

Pendidikan Islam Dalam al-Qur’an Dan Hadist. Pendidikan sangat penting 

dan pendidikan juga merupakan jalan untuk beribadah kepada Allah. 

Melalui pendidikan yang benar dan terarah, manusia dapat memahami dan 

menyadari segala potensi yang ada dalam dirinya. Sehingga dengan potensi 

yang dimilikinya, dapat dimanfaatkan untuk kemaslahatan umat manusia, 

selain itu juga sebagai jalan untuk beribadah dan mendekatkan diri kepada 

Rabb-nya. Dengan memperoleh pendidikan manusia akan memiliki 

berbagai macam pengetahuan yang akan dapat menjadi bekal bagi dirinya 

untuk melaksanakan tugasnya sebagai khalifah. Karena hanya manusia 

terdidiklah yang dapat mengemban anamat dari Allah, apabila sebaliknya 

yaitu tanpa pendidikan, tugas kekhalifahan yang diemban manusia itu akan 

gagal. Pendidikan Islam bertugas di samping menginternalisasikan 

(menanamkan dalam pribadi) nilai-nilai Islam, juga mengembangkan 

peserta didik agar mampu mengamalkan ilmu-ilmu itu secara dinamis dan 

fleksibel. Hal ini berarti pendidikan Islam secara maksimal harus bisa 

mendidik peserta didik agar memiliki kecerdasan atau kematangan dalam 

beriman, bertakwa dan mengamalkan hasil pendidikan yang diperolehnya, 

sehingga menjadi pemikir sekaligus pengamal ajaran Islam yang dialogis 

 
64 Syaefudin Achmad, “Tujuan dan Ruang Lingkup Pendidikan Islam: Studi Komparatif 

Tafsir Surah Al-Baqarah Ayat 62 dan An-Nur Ayat 55,” Jurnal Pendidikan Agama Islam Darajat, 

No. 1, Vol. 5, (2022). 



57 

 

    
 

terhadap perkembangan zaman.65 

 

 

 

 

 

 

  

 

 
65 Nuria Sundari, Mawaddah Warrahmah, dan Ahmad Nurkholiq, “Tujuan Pendidikan 

Islam Dalam al-Qur’an Dan Hadist,” Jurnal Multidisiplin Indonesia (JMI), No. 7, Vol. 2, (2023). 



 

58 
 

BAB III 

METODOLOGI PENELITIAN 

A. Jenis dan Pendekatan Penelitian 

Jenis pendekatan dalam penelitian ini adalah penelitian kepustakaan 

(Library Research). Penelitian kepustakaan (library research) yaitu penelitian 

ini berfokus pada referensi buku-buku dan sumber-sumber yang terkait dengan 

objek penelitian yaitu hasil kajian pemikiran tokoh.1 Sedangkan pendekatan 

dalam penelitian ini adalah hermeneutika,  sebagai  sebuah  metodologi  dalam  

tafsir  al-Qur’an dirasa cukup penting dan mendesak  untuk  dilakukan  karena  

hermeneutika  tidak  hanya  berbicara  dalam  tataran  teks semata   melainkan   

juga mempertimbangkan latar belakang sosial dan intelektual ketika tafsir itu 

ditulis, serta   peran   subyektifitas   seorang penafsir,  sehingga  tafsir  atau  

kajian  terhadap  al-Qur’an  menjadi  kontekstual  dan  bisa menjawab 

tantangan zaman.2 

B. Sumber Data 

Sumber data adalah subyek dari mana data diperoleh. Sumber data 

diperlukan untuk menunjang terlaksananya penelitian dan sekaligus untuk 

menjamin keberhasilan.3 Sumber data pada penelitian ini terbagi menjadi dua, 

yaitu sumber data primer dan sumber data sekunder. 

 

 
1 Mahmud, Metode Penelitian Pendidikan, (Bandung: Pustaka Setia, 2011), hlm. 31. 
2 Much. Machfud Arif dan Nur Alisa Rahmawati, “Pendekatan Hermeneutika Dalam Studi 

Islam,” Jurnal Tadris 16 (2022), hlm. 12. 
3 Nufian and Wayan Weda, Teori Dan Praktis: Riset Komunikasi Pemasaran 

Terpadu,  (Malang: UB Press, 2018), hlm. 49. 



59 

 

 
 

1. Sumber Data Primer 

Sumber data primer merupakan sumber data utama dalam 

penelitian kepustakaan sumber datanya adalah semua bahan tertulis yang 

berasal langsung/asli dari sumber utama yang membahas masalah 

penelitian. Dalam hal ini, data primer yang dijadikan sebagai sumber 

utama rujukan adalah tafsir al-Misbah dan kumpulan teks berupa ayat-ayat 

terkait tujuan Pendidikan dalam surah al-Qur’an surah al-Baqarah ayat 21, 

30, 200 dan 247.  

2. Sumber Data Sekunder 

Sumber data sekunder, yaitu sumber yang digunakan sebagai 

pelengkap data dalam penelitian. Sumber data sekunder penelitianberupa 

bahan tertulis yang berasal tidak langsung/asli dari sumber utama yang 

membahas masalah yang dikaji, seperti, buku-buku yang mengkaji tafsir 

al-Misbah dan jurnal-jurnal yang terkait dengan penelitian. 

C. Metode Pengumpulan Data 

Metode pengumpulan data adalah teknik atau berbagai cara yang 

dipakai untuk mengumpulkan data, menghimpun, mengambil atau menjaring 

data penelitian. Teknik pengumpulan data digunakan untuk menggali informasi 

atau data lebih mendalam.4 

Studi kepustakaan (library research) menggunakan proses 

pengumpulan data serta membaca referensi dari berbagai kepustakaan. Setelah 

 
4 Suwartono, Dasar-dasar Metodologi Penelitian, (Yogyakarta: Andi Offset, 2014), hlm. 

41. 



60 

 

 
 

mengumpulkan, membaca, dan menemukan referensi yang sesuai dengan 

penelitian, data-data tersebut dihimpun untuk dijadikan referensi dalam 

penelitian.  

Dalam penelitian ini penulis menggunakan teknik dokumentasi dalam 

pengumpulan data karena sesuai dengan jenis penelitian ini yaitu dengan 

mencari dari buku tafsir dan buku-buku yang relevan.  

Dokumentasi asal katanya dokumen artinya barang-barang tertulis. 

Dalam melaksanakan metode dokumentasi, peneliti menyelidiki benda-benda 

tertulis seperti buku-buku, majalah, dokumen, peraturan-peraturan, notulensi 

rapat, catatan harian dan sebagainya.5 

D. Metode Pengolahan dan Analisis Data 

Mengingat karena penelitian ini kepustakaan, maka metode pengolahan 

data bercorak deskripsi dan bersifat kualitatif, serta menggunakan teknik 

analisis isi (content analysis). Sugiyono berpendapat bahwa analisis data 

adalah proses yang meliputi: 

1. Mencari dan menyusun secara sistematis data yang telah diperoleh 

dengan cara mengorganisasikan data ke dalam kategori,  

2. Menjabarkan ke dalam unit-unit,  

3. Melakukan sintesa,  

4. Menyusun ke dalam pola, memilih mana yang penting dan yang akan 

dipelajari, dan  

 
5 Arikunto, Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. Edisi Revisi, (Jakarta: Rineka 

Cipta, 2013), hlm. 201. 



61 

 

 
 

5. Membuat kesimpulan sehingga mudah dipahami oleh diri sendiri 

maupun orang lain.6 

Setelah data yang dibutuhkan terkumpul langkah selanjutnya adalah 

menganalisis data dengan menggunakan metode analisis isi (content analysis). 

Metode content analysis merupakan metode untuk menarik kesimpulan 

melalui usaha menentukan karakteristik pesan  dan dilakukan secara obyektif. 

Metode analisis data dilakukan dengan tahapan tahapan berikut: 

1. Pengumpulan Data 

Mengidentifikasi dan mengumpulkan ayat-ayat dalam Surah al-

Baqarah yang mengandung nilai-nilai tarbawi (pendidikan). Lalu 

menghimpun penjelasan tafsir dari Tafsir al-Misbah oleh M. Quraish 

Shihab terhadap ayat-ayat tersebut. Selain itu, mengumpulkan 

referensi pendukung seperti buku-buku pendidikan Islam dan jurnal 

ilmiah terkait. 

2. Klasifikasi  

Mengelompokkan ayat-ayat berdasarkan tema tarbawi, seperti: 

pendidikan akidah, akhlak, ibadah, sosial, dan intelektual. Lalu 

mencatat maksud atau nilai pendidikan dari tiap ayat berdasarkan 

penafsiran Tafsir al-Misbah. 

 

 

 
6 Sugiyono, Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods), (Bandung: Alfabeta, 2018), 

hlm. 482. 



62 

 

 
 

3. Analisis Tafsir dan Interpretasi Data 

Menganalisis penafsiran Quraish Shihab untuk memahami 

makna ayat dalam konteks pendidikan. Kemudian menggali nilai-

nilai pendidikan Islam yang terkandung dalam penafsiran tersebut. 

Menginterpretasikan nilai-nilai tarbawi dalam ayat-ayat 

tersebut dan mengaitkannya dengan tujuan pendidikan Islam dan 

menghubungkan makna ayat dengan relevansinya dalam konteks 

pendidikan Islam kontemporer. 

4. Penarikan Kesimpulan 

Dimulai dengan menyimpulkan hasil analisis dalam bentuk temuan 

nilai-nilai tarbawi yang selaras dengan tujuan pendidikan Islam, selanjutnya 

merumuskan kontribusi ayat-ayat tersebut terhadap pengembangan teori 

dan praktik pendidikan Islam. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

63 
 

BAB IV 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Hasil Penelitian 

1. Penafsiran Surah Al-Baqarah Ayat 21, 30, 200 dan 247 Menurut 

Tafsir Al-Misbah 

a) Redaksi Ayat dan Terjemah  

1) Ayat 21 

مْ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
ل مْ 

ُ
قَبْلِك مِنْ  ذِيْنَ 

َّ
وَال مْ 

ُ
قَك

َ
خَل ذِيْ 

َّ
ال مُ 

ُ
رَبَّك اعْبُدُوْا  النَّاسُ  يُّهَا 

َ
يٰٓا

قُوْنٍَۙ  
   ٢١تَتَّ

Artinya: Wahai manusia, sembahlah Tuhanmu yang telah 

menciptakan kamu dan orang-orang yang sebelum kamu 

agar kamu bertakwa.1 

2) Ayat 30 

 فِيْهَا 
ُ
عَل جْ

َ
ت
َ
وْ ا ا

ُ
رْضِ خَلِيْفَةًۗ  قَال

َ
ا
ْ
 فِى ال

 
يْ جَاعِل ِ

ةِ اِن 
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
 رَبُّكَ لِل

َ
وَاِذْ قَال

  
َ
كَۗ  قَال

َ
سُ ل مْدِكَ وَنُقَد ِ حُ بِحَ ِ سَب 

ُ
نُ ن حْ

َ
مَاءَۤۚ وَن فْسِدُ فِيْهَا وَيَسْفِكُ الد ِ مَنْ يُّ

مُوْنَ 
َ
ا تَعْل

َ
مُ مَا ل

َ
عْل
َ
يْ  ا ِ
   ٣٠اِن 

Artinya: (Ingatlah) ketika Tuhanmu berfirman kepada para 

malaikat, “Aku hendak menjadikan khalifah di bumi.” 

Mereka berkata, “Apakah Engkau hendak menjadikan 

orang yang merusak dan menumpahkan darah di sana, 

sedangkan kami bertasbih memuji-Mu dan 

 
1 Kementerian Agama RI, al-Qur’an..., hlm. 4. 



64 

 

 
 

menyucikan nama-Mu?” Dia berfirman, 

“Sesungguhnya Aku mengetahui apa yang tidak kamu 

ketahui.” 2 

 

3) Ayat 200 

رًاۗ  فَمِنَ  
ْ
شَدَّ ذكِ

َ
وْ ا

َ
مْ ا

ُ
بَاءَۤك

ٰ
مْ ا

ُ
ركِ
ْ
ذِك

َ
َ ك رُوا اللّٰه

ُ
مْ فَاذكْ

ُ
ك
َ
نَاسِك فَاِذَا قَضَيْتُمْ مَّ

اقٍ  
َ
خِرَةِ مِنْ خَل

ٰ
ا
ْ
هٗ فِى ال

َ
نْيَا وَمَا ل تِنَا فِى الدُّ

ٰ
 رَبَّنَا  ا

ُ
قُوْل     ٢٠٠النَّاسِ مَنْ يَّ

Artinya: Apabila kamu telah menyelesaikan manasik (rangkaian 

ibadah) haji, berzikirlah kepada Allah sebagaimana kamu 

menyebut-nyebut nenek moyang kamu, bahkan 

berzikirlah lebih dari itu. Di antara manusia ada yang 

berdoa, “Ya Tuhan kami, berilah kami (kebaikan) di 

dunia,” sedangkan di akhirat dia tidak memperoleh bagian 

apa pun.3 

4) Ayat 247 

هُ  
َ
ل وْنُ 

ُ
نهى يَك

َ
وْ ا ا

ُ
وْتَ مَلِكًاۗ  قَال

ُ
مْ طَال

ُ
ك
َ
َ قَدْ بَعَثَ ل هُمْ اِنَّ اللّٰه هُمْ نَبِيُّ

َ
 ل
َ
وَقَال

 اِنَّ  
َ
قَال مَالِۗ 

ْ
نَ ال مْ يُؤْتَ سَعَةً م ِ

َ
كِ مِنْهُ وَل

ْ
مُل
ْ
حَقُّ بِال

َ
نُ ا حْ

َ
يْنَا وَن

َ
كُ عَل

ْ
مُل
ْ
ال

مْ وَزَادَهٗ  
ُ
يْك

َ
َ اصْطَفٰىهُ عَل هٗ مَنْ  اللّٰه

َ
ك
ْ
يْ مُل  يُؤْتِ

ُ سْمِۗ  وَاللّٰه جِ
ْ
مِ وَال

ْ
عِل
ْ
بَسْطَةً فِى ال

ُ وَاسِع  عَلِيْم      ٢٤٧يَّشَاءُۤۗ  وَاللّٰه

 
2 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 6. 
3 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 31. 



65 

 

 
 

Artinya: Nabi mereka berkata kepada mereka, “Sesungguhnya Allah 

telah mengangkat Talut menjadi rajamu.” Mereka 

menjawab, “Bagaimana (mungkin) dia memperoleh 

kerajaan (kekuasaan) atas kami, sedangkan kami lebih 

berhak atas kerajaan itu daripadanya dan dia tidak diberi 

kekayaan yang banyak?” (Nabi mereka) menjawab, 

“Sesungguhnya Allah telah memilihnya (menjadi raja) 

kamu dan memberikan kepadanya kelebihan ilmu dan 

fisik.” Allah menganugerahkan kerajaan-Nya kepada 

siapa yang Dia kehendaki. Allah Maha Luas (kekuasaan 

dan rezeki-Nya) lagi Maha Mengetahui.4 

b) Tafsiran Ayat Menurut Tafsir Al-Misbah  

1) Tafsir Ayat 21 

Dalam tafsir al-Misbah tiga macam sikap manusia yang 

disebut di atas, orang bertakwa, kafir dan munafik, kesemuanya 

diajak oleh Allah, “Wahai seluruh manusia yang mendengar 

panggilan ini beribadahlah, yakni tunduk, patuh dengan penuh 

hormat, dan kagumlah kepada Tuhan kamu Sang Pemelihara dan 

Pembimbing, karena Dialah yang menciptakan kamu dan orang-

orang yang sebelum kamu, agar kamu bertakwa. Ibadah adalah suatu 

bentuk kepatuhan dan ketundukan yang berpuncak kepada sesuatu 

yang diyakini menguasai jiwa raga seseorang dengan penguasaan 

yang arti dan hakikatnya tidak terjangkau. Karena itu, ketundukan 

 
4 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 40. 



66 

 

 
 

dan kepatuhan kepada orang tua atau penguasa tidak wajar dinamai 

ibadah5. 

Kemudian kata Rabb adalam ayat di atas adalah Pendidik 

dan Pemelihara. Banyak sekali aspek dan rububiyah Allah Swt. yang 

menyentuh makhluk-Nya seperti pemberian rezeki, kasih sayang, 

pengampunan dan lain-lain. Kata Rabb pada ayat ini adalah bukti 

kewajaran Sang Pencipta bahwa hanya kepada-Nya segala macam 

ketaatan dan kepatuhan ditujukan.6  

Selanjutnya, ibadah yang dilakukan itu bukan untuk 

kepentingan-Nya, tetapi untuk kepentingan sang pengabdi, yakni 

agar ia bertakwa serta terhindar dari siksa dan sanksi Allah di dunia 

dan di akhirat. Karena itu, laksanakanlah ibadah dengan niat agar 

kamu bertakwa, yakni dengan mengharap agar kamu dapat terhidar 

dari segala sesuatu yang dapat menyiksa kamu.  

Dikatakan  ُالنَّاس يُّهَا 
َ
 wahai seluruh manusia/ yang) يٰٓا

biasanya digunakan untuk menyeru mereka yang belum beriman), 

dalam ayat ini Allah menampakkan betapa besar kasih sayang-Nya 

kepada makhluk, khususnya manusia. Walaupun para pendurhaka 

telah melampaui batas, namun mereka masih diajak. Ini karena sikap 

keras yang ditampilkan dalam ayat-ayat lalu lahir dari keinginan 

 
5 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 145. 
6 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 146. 



67 

 

 
 

mengembalikan mereka ke jalan yang benar. Apa yang ditempuh itu, 

adalah perwujudan dari sifat rububiyah atau pemeliharaan dan 

pendidikan Allah kepada seluruh manusia bahkan alam semesta. 

Memang, pendidik hendaknya sesekali mengancam bahkan kalau 

perlu menjatuhkan sanksi terhadap peserta didik, tetapi itu tidak 

boleh menjadikan peserta didik semakin menjauh dari tujuan yang 

ingin dicapai. Pendidik bila telah mengucapkan kalimat keras atau 

tindakan tegas kepada peserta didik, dituntut untuk kembali 

kepadanya dengan sikap dan kata-kata yang menghilangkan 

kegusaran dan dampak buruk yang boleh jadi hingga di hati peserta 

didiknya. Ia hendaknya tetap memelihara hubungan sehingga 

peserta didik tidak semakin menjauh atau antipati terhadap pendidik. 

Kalimat akhir pada ayat di atas,  َقُوْن تَتَّ مْ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
 dibahas oleh ل

ulama secara panjang lebar. Ini karena kata tersebut seringkali 

dipahami dan digunakan dalam arti yang mengandung makna 

harapan akan terjadinya sesuatu di masa datang. Namun menurut M. 

Quraish Shihab betapapun, pada akhirnya kita dapat berkata bahwa 

tidak ada sesusatu yang merupakan harapan bagi Allah jika 

maknanya dikaitakan dengan ketidakpastian. Keyakianan setiap 

penganut agama tentang kemahaluasan pengetahuan Allah menjadi 



68 

 

 
 

dalil yang sangat kuat untuk menghindarkan makna ketidakpastian 

itu dari kandungan makna la’alla bila pelakunya adalah Allah Swt.7 

2) Tafsir Ayat 30 

Ayat ini dimulai dengan penyampaian keputusan Allah 

kepada para malaikat tentang rencana-Nya menciptakan manusia di 

bumi. Penyampaian kepada mereka penting, karena malaikat akan 

dibebani sekian tugas menyangkut manusia, ada yang akan bertugas 

mencatat ama-amal manusia, ada yang bertugas memeliharanya, ada 

yang membimbingnya, dan sebagainya.  

Penyampaian itu juga, kelak ketika diketahui manusia, akan 

mengantarnya bersyukur kepada Allah atas anugerah-Nya yang 

tersimpul dalam dialog Allah dengan para malaikat “Sesungguhnya 

Aku akan menciptakan khalifah di dunia” demikian penyampaian 

Allah Swt. Penyampaian ini bisa jadi setelah proses penciptaan alam 

raya dan kesiapannya untuk dihuni manusia pertama (Adam) dengan 

nyaman. Mendengar rencana tersebut, para malaikat bertanya 

tentang makna penciptaan tersebut. Mereka menduga bahwa 

khalifah ini akan merusak dan menumpahkan darah. Dugaan itu 

mungkin berdasarkan pengalaman mereka sebelum terciptanya 

manusia, di mana ada makhluk yang berlaku demikian, atau bisa 

juga berdasar asumsi bahwa karena yang akan ditugaskan menjadi 

khalifah bukan malaikat, maka pasti makhluk itu berbeda dengan 

 
7 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 147. 



69 

 

 
 

mereka yang selalu bertasbih menyucikan Allah Swt. Pertanyaan 

mereka itu juga bisa lahir dari penamaan Allah terhadap makhluk 

yang akan dicipta itu dengan khalifah. Kata ini mengesankan makna 

pelerai perselisihan dan penegak hukum, sehingga dengan demikian 

pasti ada di antara mereka yang berselisih dan menumpahkan darah. 

Bisa jadi demikian dugaan malaikat sehingga muncul pertanyaan 

mereka.8 

Semua itu adalah dugaan, namun apapun latar belakangnya, 

yang pasti adalah mereka bertanya kepada Allah bukan berkeberatan 

atas tencana-Nya. Apakah, bukan “mengapa”, seperti dalam 

beberapa terjemahan, “Engkau akan menjadikan khalifah di bumi 

siapa yang akan merusak dan menumpahkan darah?” Bisa saja 

bukan Adam yang mereka maksud merusak dan menumpahkan 

darah, tetapi anak cucunya. 

Rupanya mereka menduga bahwa dunia hanya dibangun 

dengan tasbih dan tahmid, karena itu para malaikat melanjutkan 

pertanyaan mereka, Sedang kami menyucikan, yakni menjauhkan 

Dzat, sifat, dan perbuatan-Mu dari segala yang tidak wajar bagi-Mu, 

sambil memuji-Mu atas segala nikmat yang Engkau anugerahkan 

kepada kami, termasuk mengilhami kami menyucikan dan memuji-

Mu. 

 
8 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 161. 



70 

 

 
 

Anda perhatikan mereka menyucikan terlebih dahulu, baru 

memuji. Penyucian mereka itu mencakup penyucian pujian yang 

mereka ucapkan, jangan sampai pujian tersebut tidak sesuai dengan 

kebesaran-Nya. Menggabungkan pujian dan penyucian dengan 

mendahulukan penyucian, ditemukan banyak sekali dalam ayat-ayat 

al-Qur’an.  

Selanjutnya para malaikat itu menunjuk diri mereka dengan 

berkata, dan kami juga menyucikan, yakni membersihkan diri kami 

sesuai kemampuan yang Engkau anugerahkan kepada kami, dan itu 

kami lakukan demi untukMu. 

Mendengar pertanyaan mereka, Allah menjawab singkat 

tanpa membenarkan atau menyalahkan, karena memang akan ada di 

antara yang diciptakan-Nya itu yang berbuat seperti yang diduga 

malaikat. Allah menjawab singkat, “Sesungguhnya Aku mengetahui 

apa yang tidak kamu ketahui.” 

Perlu dicatat, bahwa kata khalifah pada mulanya berarti yang 

menggantikan atau yang datang sesudah siapa yang datang 

sebelumnya. Atas dasar ini, ada yang memahami kata khalifah di sini 

dalam arti yang menggantikan Allah dalam menegakkan kehendak-

Nya dan menerapkan ketetapanketetapan-Nya, tetapi bukan karena 

Allah tidak mampu atau menjadikan manusia berkedudukan sebagai 

Tuhan, namun karena Allah bermaksud menguji manusia dan 

memberinya penghormatan. Ada lagi yang memahaminya dalam arti 



71 

 

 
 

yang menggantikan makhluk lain dalam menghuni bumi ini. 

Betapapun, ayat ini menunjukkan bahwa kekhalifahan terdiri dari 

wewenang yang dianugerahkan Allah Swt, makhluk yang diserahi 

tugas, yakni Adam as. dan anak cucunya, serta wilayah tempat 

bertugas, yakni bumi yang terhampar ini.9 

Jika demikian, kekhalifahan mengharuskan makhluk yang 

diserahi tugas itu melaksanakan tugasnya sesuai dengan petunjuk 

Allah yang memberinya tugas dan wewenang. Kebijaksanan yang 

tidak sesuai dengan kehendak-Nya adalah pelanggaran terhadap 

makna dan tugas kekhalifahan. 

Dalam ayat ini disebutkan tentang malaikat. Apakah 

malaikat? Malak/ malaikat adalah makhluk yang menyampaikan 

sesuatu dari Allah Swt. Banyak ulama berpendapat bahwa malaikat 

dari segi pengertiannya dalam bahasa agama adalah makhluk halus 

yang diciptakan Allah dari cahaya yang dapat berbentuk dengan 

aneka bentuk, taat mematuhi perintah Allah, dan sedikit pun tidak 

membangkang. Allah menganugerahkan kepada mereka akal dan 

pemahaman, menciptakan bagi mereka naluri untuk taat, serta 

memberi mereka kemampuan berbentuk dengan berbagai bentuk 

yang indah dan kemampuan untuk mengerjakan pekerjaan-

pekerjaan berat. 

 
9 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 163. 



72 

 

 
 

 Quraish Shihab cenderung untuk tidak membahas atau 

mendefinisikan malaikat, karena dari al-Qur'an tidak ditemukan 

isyarat dekat atau jauh tentang hal ini. Nah, jika demikian, apa yang 

dituntut oleh Islam menyangkut kepercayaan kepada malaikat? 

Paling tidak, ada dua hal pokok. 

Pertama, percaya tentang wujud malaikat, yakni bahwa 

mereka mempunyai eksistensi, mereka adalah makhluk yang 

diciptakan Allah, mereka bukan maya, bukan ilusi, dan bukan pula 

sesuatu yang menyatu dalam diri manusia. | 

Kedua, percaya bahwa mereka adalah hamba-hamba Allah 

yang taat, yang diberi tugas-tugas tertentu oleh-Nya, seperti 

membagi rezeki, memikul singgasana Ilahi, mencatat amal-amal 

manusia, menjadi utusan Allah kepada manusia, dan lain-lain. 

Bagaimana mereka melakukan hal itu, tidaklah menjadi bagian dari 

yang harus diketahui. 

Di atas terbaca bahwa Allah swt. menyampaikan rencana-

Nya kepada malaikat. Penyampaian itu boleh jadi ketika proses 

kejadian Adam sedang dimulai, seperti halnya seorang yang sedang 

menyelesaikan satu karya sambil berkata bahwa misalnya “Ini saya 

buat untuk si A.” Ini menunjukkan bahwa Allah tidak meminta 

pendapat malaikat apakah Dia mencipta atau tidak. 

Kembali kepada ayat di atas. Setelah Allah memberi jawaban 

lisan singkat, kini pada ayat berikut disusul dengan pembuktian 



73 

 

 
 

konkret menyangkut kewajaran manusia sekaligus ketidak wajaran 

malaikat menjadi khalifah di bumi. 

3) Tafsir Ayat 200 

Dalam tafsir al-Misbah, hidup manusia sedapat mungkin 

selalu berada dalam lingkungan Ilahi, ja dituntut untuk selalu 

mengingat Allah. Perintah berzikir itu juga penting, karena telah 

menjadi kebiasaan para jemaah haji ketika itu, apabila telah selesai 

melaksanakan ibadah haji di Mina, mereka berkumpul untuk 

menyebut-nyebut kehebatan orang tua atau leluhur mereka, itu 

sebabnya sehingga zikir yang diperintahkan-Nya adalah hendaknya 

sebagaimana kamu menyebut-nyebut dengan bangga orang lelubur 

kamu, bahkan berzikirlah dengan teguh dari itu, atau lebih banyak 

dan mantap dari zikir terhadap leluhur kamu.10 

Maka di antara manusia yang melaksanakan haji atau semua 

manusia, ada yang berdoa:    نْيَا الدُّ فِى  تِنَا 
ٰ
ا  ,Ya Tuhan kami“ رَبَّنَا  

berilah kami di dunia,” yakni kabulkanlah apa yang kami harapkan 

dan cita-citakan, atau apa saja yang menyenangkan hidup kamu, 

halal atau haram, baik untuk masa depan atau masa kini kami. 

Makna ini dipahami karena si pemohon tidak bermohon untuk 

dunianya yang bersifat hasanah, dan tidak juga berdoa sesuatu 

apapun yang menyangkut akhirat. Allah mungkin mengabulkan 

 
10 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 438. 



74 

 

 
 

permohonan mereka, tetapi tiadalah baginya bagian yang 

menyenangkan walau sedikit pun di akhirat, karena dia tidak 

mengharapkannya dan tidak juga bermohon apalagi berusaha 

meraihnya.11 

4) Tafsir Ayat 247 

Dalam tafsir al-Misbah ayat ini membahas mengenai 

seorang raja yang bernama Thalut. Memenuhi permohonan 

mereka, Nabi mereka menyampaikan wahyu Ilahi sambil 

menuguatkan penyampaian itu dengan kata “Sesungguhnya”, 

karena rupanya sang Nabi telah melihat gejala keengganan mereka. 

Nabi itu berkata, “Sesungguhnya Allah telah mengutus untuk kamu 

Thalit menjadi raja,” yakni pengangkatan tersebut bukan 

penunjukan saya. Mendengar nama itu, mereka menjawab: 

“Bagaimana mungkin dia memiliki wewenang memerintah 

kami.”12 

 Thalut dikenal karena beliau seorang yang sangat menonjol 

tinggi badannya, karena itu pula ia dinamai Thalut, seakar dengan 

kata thawill yang berarti panjang/ tinggi. Namun mereka 

menolaknya sebagaimana dalam ayat:   يْنَا
َ
عَل كُ 

ْ
مُل
ْ
ال هُ 

َ
ل وْنُ 

ُ
يَك نهى 

َ
ا

 
11 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 439. 
12 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 643. 



75 

 

 
 

حَقُّ 
َ
ا نُ  حْ

َ
كِ    وَن

ْ
مُل
ْ
مِنْهُ بِال  “Bagaimana (mungkin) dia memperoleh 

kerajaan (kekuasaan) atas kami, sedangkan kami lebih berhak atas 

kerajaan itu daripadanya”. Penolakan ini dengan alasan merekalah 

yang lebih berhak Ini mereka kemukakan karena Thalut bukan 

keturunan bangsawan, sedang para pemuka masyarakat itu adalah 

bangsawan yang secara turun temurun memerintah. Di sisi lain, 

lanjut mereka:  ِمَال
ْ
ال نَ  م ِ سَعَةً  يُؤْتَ  مْ 

َ
 dan dia tidak diberi“ وَل

kekayaan yang banyak”.  

Keberatan mereka dibantah oleh Nabi mereka bahwa Allah 

telah memilihnya atas kamu dan melebihkan untuknya keluasan 

dalam ilmu serta keperkasaan dalam jasmani,   ِم
ْ
عِل
ْ
وَزَادَهٗ بَسْطَةً فِى ال

سْمِ  جِ
ْ
 Pada potongan ayat terakhir ditegaskan lagi bahwa yang .”وَال

memilih adalah Allah Yang Maha Mengetahui:   عَلِيْم وَاسِع    ُ  ,وَاللّٰه

pilihan yang diseleksi dari semua anggota masyarakat, termasuk 

para pemimpin yang keberatan itu.13  

 
13 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 532. 



76 

 

 
 

Selanjutnya dijelaskan keistimewaan Thalut dalam tugas 

yang akan diembannya, yaitu kelebihan dalam keluasan ilmu dan 

keperkasaan dalam jasmani. Nabi tersebut melanjutkan, bahwa 

seandainya kamu dan aku tidak mengetahui alasan pengangkatan 

itu, maka kita semua tidak dapat berkeberatan, karena Allah adalah 

pemilik kekuasaan, Allah memberikan kekuasaan-Nya kepada 

siapa yang yang dikehendaki-Nya berdasar hikmah dan 

kebijaksanaan-Nya. Dan Allah Maha Luas kekuasaan, keagungan, 

dan rezekiNya, lag Maha Mengetahui segala sesuatu, termasuk 

dalam menetapkan pilihan tentang siapa yang berkuasa.14 

Dari ayat ini dipahami, bahwa wewenang memerintah 

bukanlah atas dasar keturunan, tetapi atas dasar pengetahuan dan 

kesehatan jasmani, bahkan di sini disyaratkan bahwa kekuasaan 

yang direstui-Nya adalah yang bersumber dari-Nya, dalam arti 

adanya hubungan yang baik antara penguasa dan Allah Swt. Di sisi 

lain, ayat ini mengisyaratkan bahwa bila Anda ingin memilih, 

janganlah teperdaya oleh keturunan, kedudukan sosial, atau 

popularitas, tetapi hendaknya atas dasar kepemilikan sifat-sifat dan 

kualifikasi yang dapat menunjang tugas yang akan dibebankan 

kepada yang Anda pilih itu. 

 

 

 
14 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 644. 



77 

 

 
 

c) Terjemahan Ayat Perkata 

1) Ayat 21 

Terjemah Potongan Ayat 

Wahai manusia sembahlah 
يُّهَا النَّاسُ اعْبُدُوْا 

َ
 يٰٓا

Tuhanmu 
مُ 
ُ
 رَبَّك

Yang telah menciptakan kamu 
مْ 
ُ
قَك

َ
ذِيْ خَل

َّ
 ال

Dan orang-orang yang 
ذِيْنَ 

َّ
 وَال

Sebelum kamu 
مْ 
ُ
 مِنْ قَبْلِك

Agar kamu 
مْ 
ُ
ك
َّ
عَل
َ
 ل

Bertakwa 
قُوْنٍَۙ  

 تَتَّ

Tabel 4.1. 

Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 21 

2) Ayat 30 

Terjemah 
Potongan Ayat 

Dan ingatlah ketika Tuhanmu 

berfirman  
 رَبُّكَ 

َ
 وَاِذْ قَال

Kepada para malaikat 
ةِ  
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
 لِل

Aku 
يْ   ِ
 اِن 

(Hendak) menjadikan 
  
 
 جَاعِل

Di bumi 
رْضِ  

َ
ا
ْ
 فِى ال

Khalifah  
 خَلِيْفَةً ۗ 



78 

 

 
 

Mereka berkata 
وْ ا 
ُ
 قَال

Apakah Engkau hendak 

menjadikan 
 فِيْهَا  

ُ
عَل جْ

َ
ت
َ
 ا

Orang yang merusak 
فْسِدُ    مَنْ يُّ

Di sana 
 فِيْهَا  

Dan menumpahkan 
 وَيَسْفِكُ  

Darah  
مَاءَۤۚ    الد ِ

Sedangkan kami 
نُ   حْ

َ
 وَن

Bertasbih 
حُ   ِ سَب 

ُ
 ن

Memuji-Mu  
مْدِكَ    بِحَ

Dan menyucikan nama-Mu 
كَۗ   

َ
سُ ل  وَنُقَد ِ

Dia  berfirman 
  
َ
 قَال

Sungguh aku 
يْ   ِ
 اِن 

Mengetahui  
مُ  
َ
عْل
َ
 ا

Apa yang tidak kamu ketahui 
مُوْنَ  

َ
ا تَعْل

َ
٣٠مَا ل  

Tabel 4.2. 

Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 30 

 

 

 



79 

 

 
 

3) Ayat 200 

Terjemah Potongan Ayat 

Apabila kamu telah 

menyelesaikan 
 فَاِذَا قَضَيْتُمْ 

Ibadah hajimu 
مْ 
ُ
ك
َ
نَاسِك  مَّ

Maka berzikirlah kepada Allah 
 َ رُوا اللّٰه

ُ
 فَاذكْ

Sebagaimana kamu menyebut-

nyebut 
مْ  
ُ
ركِ
ْ
ذِك

َ
 ك

Nenek moyang kamu 
مْ  
ُ
بَاءَۤك

ٰ
 ا

Bahkan berzikirlah lebih dari 

itu 
شَدَّ  

َ
وْ ا
َ
رًا ۗ ا

ْ
ذكِ  

Maka di antara manusia 
 فَمِنَ النَّاسِ  

Ada orang yang berdo’a 
 
ُ
قُوْل  مَنْ يَّ

Ya Tuhan kami 
 رَبَّنَا  

Berilah kami 
تِنَا 
ٰ
 ا

Kebaikan di dunia 
نْيَا    فِى الدُّ

Dan dia tidak memperoleh 
هٗ 
َ
 وَمَا ل

Di akhirat 
خِرَةِ 

ٰ
ا
ْ
 فِى ال

Bagian apapun 
اقٍ 

َ
 مِنْ خَل

Tabel 4.3. 

Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 200 



80 

 

 
 

 

4) Ayat 247 

Terjemah Potongan Ayat 

Dan nabi mereka berkata kepada 

mereka 
هُمْ   هُمْ نَبِيُّ

َ
 ل
َ
 وَقَال

Sesungguhnya Allah 
 َ  اِنَّ اللّٰه

Telah mengangkat 
 قَدْ بَعَثَ  

Bagimu  
مْ  
ُ
ك
َ
 ل

Talut  
وْتَ 

ُ
 طَال

(menjadi) Raja 
 مَلِكًاۗ   

Mereka menjawab 
وْ ا  

ُ
 قَال

Bagaimana Talut memperoleh 
هُ  
َ
وْنُ ل

ُ
نهى يَك

َ
 ا

Kerajaan  
كُ  

ْ
مُل
ْ
 ال

Atas kami 
يْنَا 

َ
 عَل

(Sedangkan) kami 

 
نُ  حْ

َ
 وَن

Lebih berhak 
حَقُّ 

َ
 ا

Atas Kerajaan itu 
كِ  

ْ
مُل
ْ
 بِال

Daripadanya  
 مِنْهُ 

Dan dia tidak diberi 
مْ يُؤْتَ  

َ
 وَل



81 

 

 
 

 

Kekayaan yang banyak 
مَالِ 

ْ
نَ ال  سَعَةً م ِ

(Nabi) menjawab 
 
َ
 قَال

Sesungguhnya Allah telah memilihnya 
َ اصْطَفٰىهُ   اِنَّ اللّٰه

Menjadi raja kamu 
مْ 
ُ
يْك

َ
 عَل

 

Dan memberinya 
 وَزَادَهٗ 

 

Kelebihan  
 بَسْطَةً 

Dalam ilmu 
مِ 
ْ
عِل
ْ
 فِى ال

Dan fisik 
سْمِ  جِ

ْ
 وَال

Dan Allah 
  ُ  وَاللّٰه

Memberikan  
يْ   يُؤْتِ

Kerajaan-Nya 
هٗ 
َ
ك
ْ
 مُل

(kepada) siapa yang Dia kehendaki 
 مَنْ يَّشَاءُۤ 

Dan Allah 
 ُ  وَاللّٰه

Maha luas 
 وَاسِع   

Maha mengetahui 
 عَلِيْم  

Tabel 4.4. 

Terjemah Perkata Surah Al-Baqarah Ayat 247 



82 

 

 
 

d) Asbabun Nuzul 

Menurut bahasa terdiri dari kata asbab dan nuzul. Kata asbab 

adalah bentuk jamak dari kata sababa yang berarti: sebab, alasan 

dan illat. Kata nuzul adalah masdar dari kata yang berarti: turun. 

Asbabun Nuzul bisa juga di artikan ayat-ayat al-Qur’an yang turun 

tanpa sebab dan ayat-ayat yang turun dengan sebab atau setelah 

terjadinya suatu peristiwa yang perlu di respons atau persoalan yang 

perlu di jawab.15  

Abu Hayyan dalam tafsirnya menyebutkan riwayat terkait 

asbabun nuzul surah al-Baqarah ayat 200, sebab turun ayat ini ialah 

dulu masyarakat Arab ketika musim haji saling membangga-

banggakan leluhur mereka masing-masing. Salah satu dari mereka 

berkata: “Ia menerima tamu, menghunuskan pedang (berperang), 

memberi makan orang, menyembelih sembelihan, membebaskan 

tawanan, memotong (rambut) ubun-ubun (tawanan sebagai 

kebanggaan), dan melakukan ini dan itu, kemudian turunlah ayat ini. 

al-Hasan berkata: “Ketika mereka bercerita, mereka bersumpah 

dengan leluhur-leluhur mereka dengan berkata: “Demi ayahmu”, 

kemudian turunlah ayat ini. As-Suddi berkata, “Ketika mereka telah 

menyelesaikan rangkaian ibadah haji dan menetap di Mina, mereka 

meminta kepada Allah dengan berdoa: “Ya Allah, sungguh ayahku 

memiliki tempat yang luas, banyak harta maka berilah aku yang 

 
15 M. Quraish Shihab, Wawasan al-Qur’an, (Bandung: Mizan, 1998), hlm. 3. 



83 

 

 
 

sama sepertinya”. Mereka tidak menyebut (berdzikir) kepada Allah 

dan hanya menyebut leluhur mereka dan meminta bagian 

dunianya.16 

Penulis tidak menemukan asbabun nuzul dari ayat-ayat 21, 

30 dan 247 di atas. Begitu juga dari beberapa kitab tafsir yang 

biasanya menyebutkan tentang asbabun nuzul ayat dalam 

penafsirannya seperti Tafsir Jalalain: karangan jalaluddin al-Suyuthi 

dan Jalaluddin al-Mahalli, Tafsir Ibnu Katsir: karangan imam Ibnu 

Katsir dan lain-lain, penulis juga tidak menemukan asbabun nuzul 

ayat-ayat tersebut.  

Dengan demikian penulis menyimpulkan, ayat-ayat tersebut 

tergolong kelompok ayat-ayat yang turun tanpa sebab-sebab yang 

khusus. Namun demikian, meskipun ayat-ayat tersebut tidak 

ditemukan asbabun nuzulnya, ia tetap berfungsi sebagai petunjuk 

dan peringatan bagi seluruh umat manusia. 

2. Analisis Tujuan Pendidikan yang Terkandung dalam Surah Al-

Baqarah Ayat 21, 30, 200 dan 247 dan Relevansinya dengan Tujuan 

Pendidikan Islam 

a) Ayat 21  

Pada ayat 21 ini Allah berfirman bahwa “wahai manusia 

sembahlah Tuhanmu yang telah menciptakan kamu dan orang-orang 

 
16 Imam Jalaluddin as Suyuti, Lubabun Nuqul fi Asabab an-Nuzul, (Lebanon: al Kutubu 

Tsaqafiyah, 2002), hlm. 39. 



84 

 

 
 

sebelum kamu supaya kamu bertakwa”, dapat difahami tujuan 

pendidikan yang terkandung di dalamnya adalah untuk menyadarkan 

manusia akan kewajiban mereka sebagai makhluk ciptaan Allah yang 

harus menyembah dan beribadah kepada-Nya. Pendidikan harus 

mengajarkan manusia untuk mengenal dan menyadari bahwa Allah 

adalah pencipta mereka (seluruh manusia), serta semua yang ada di 

alam semesta. Ini mencakup pemahaman tentang pentingnya 

beribadah kepada Allah sebagai tujuan utama hidup.17  

Ibadah dan iman memiliki hubungan yang erat, di mana ibadah 

merupakan salah satu cara untuk memperkuat keimanan. Iman 

merupakan kepercayaan dan keyakinan seseorang kepada sesuatu 

yang didasarkan pada ajaran agamanya. Kemudian iman dan takwa 

adalah dua konsep yang saling berkaitan dan tidak bisa 

dipisahkan. Iman adalah keyakinan, sedangkan takwa adalah perilaku 

yang didasarkan pada keyakinan tersebut. Takwa juga berarti 

mengambil tindakan penjagaan dan pemeliharaan diri dari sesuatu 

yang memudaratkan atau merugikan. Dari sisi syari’at, takwa 

bermakna menjaga dan memelihara diri dari siksa dan murka Allah 

Swt, dengan jalan melaksanakan perintah-perintahnya dan menjahui 

larangan-larangannya. 

Sehingga pendidikan itu bertujuan untuk mendidik individu agar 

memiliki sifat keimanan dan takwa, yakni kesadaran akan kehadiran 

 
17 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 145-146. 



85 

 

 
 

Allah dalam setiap aspek kehidupan, yang mendorong mereka untuk 

hidup sesuai dengan ajaran-Nya.  

Tujuan pendidikan dalam perspektif Islam memang tidak jauh 

dari tujuan penciptaan manusia, yaitu beribadah kepada Allah yang 

terkandung dalam surah Adz-Dzariyat ayat 56: 

ا لِيَعْبُدُوْنِ  
َّ
سَ اِل

ْ
اِن
ْ
نَّ وَال جِ

ْ
قْتُ ال

َ
   ٥٦وَمَا خَل

Artinya: Tidaklah Aku menciptakan jin dan manusia kecuali untuk 

beribadah kepada-Ku.18 

Al-Qur’an  surah  ad-Dzariyat  ayat  56  ini  menegaskan  bahwa  

Allah  tidaklah menjadikan  jin  dan  manusia  melainkan  untuk  

mengenal-Nya  dan  agar  menyembah-Nya. Manusia hidup bukan 

karena kebetulan dan sia-sia, ia diciptakan dengan membawa tujuan 

dan  tugas  hidup  tertentu.  Tujuan  diciptakan  manusia  adalah  hanya  

untuk  Allah  Swt., indikasi  tugasnya  adalah  berupa  ibadah. 

Maka pendidikan dalam pespektif Islam harus bisa 

mengantarkan insan yang sadar eksistensinya sebagai hamba Allah 

yang tugasnya beribadah.  

Dengan demikian dapat dipahami dari surah al-Baqarah ayat 21 

ini dan relevansinya dengan tujuan Pendidikan adalah untuk 

menanamkan keimanan dan bertakwa kepada Allah Swt. Karenanya 

 
18 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 523. 



86 

 

 
 

Pendidikan diharapkan dapat mewujudkan tujuan tersebut, atau 

dengan kata lain  bahwa tujuan Pendidikan Islam harus selaras dengan 

pandangan hidup  seorang muslim yaitu merealisasikan pengabdian 

kepada Allah Swt. 

b) Ayat 30 

Melalui tafsir al-Misbah tujuan pendidikan yang tersirat dalam 

al-Baqarah ayat 30 ini dapat dipahami bahawa Allah mempersiapkan 

manusia untuk menjadi khalifah di bumi, wakil Allah di bumi, dan 

bertanggung jawab atas segala yang ada di bumi. Tujuan pendidikan 

ini mencakup pengembangan potensi manusia, baik fisik, intelektual, 

sosial, dan spiritual, agar mampu menjalankan tugasnya sebagai 

khalifah dengan baik.19  

Ayat ini menjelaskan bahwa Allah akan menciptakan manusia 

sebagai khalifah di bumi. Khalifah di sini bukan hanya sekadar 

pengganti atau pewaris, tetapi memiliki arti yang lebih luas, yaitu 

manusia sebagai wakil Allah yang memiliki tanggung jawab untuk 

mengelola dan memakmurkan bumi. Adapun relevansi ayat ini 

dengan tujuan pendidikan secara rinci: 

1) Menjadi hamba yang taat kepada Allah: 

Manusia harus beriman dan beribadah kepada Allah, 

karena itu adalah dasar dari segala kebaikan dan keberkahan.  

2) Menjalankan tugas sebagai khalifah: 

 
19 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 163-164. 



87 

 

 
 

Manusia harus mampu mengelola bumi dengan baik, 

sesuai dengan perintah Allah dan sunnah Rasulullah. Ini 

mencakup tanggung jawab untuk menjaga lingkungan, 

mengembangkan ilmu pengetahuan, dan menegakkan keadilan.  

3) Mengembangkan potensi diri 

Pendidikan berperan penting dalam mengembangkan 

potensi manusia, baik fisik, intelektual, sosial, dan spiritual. 

Dengan potensi yang dikembangkan, manusia akan mampu 

menjalankan tugasnya sebagai khalifah dengan baik dan efektif.  

4) Menjalin kerjasama dengan sesama 

Manusia harus bekerja sama dengan sesama manusia 

untuk membangun masyarakat yang adil dan sejahtera. Ini 

mencakup kemampuan untuk berkomunikasi, bernegosiasi, dan 

menyelesaikan konflik dengan damai.  

5) Membangun akhlak yang mulia 

Pendidikan juga berperan dalam membentuk akhlak yang 

mulia, seperti jujur, amanah, bertanggung jawab, dan peduli 

terhadap sesama.  

c) Ayat 200 

Ayat 200 ini berisi potongan do’a yang selalu dimohonkan oleh 

manusia.   نْيَا تنَِا فِى الدُّ
ٰ
رَبَّنَا  ا  “Ya Tuhan kami, berilah kami kebaikan di 

dunia ini”. Dengan demikian dapat dipahami bahwa tujuan 



88 

 

 
 

Pendidikan Islam bukan hanya untuk akhirat saja, namun juga di dunia 

ini.20 Kemudian pada ayat selanjutnya Allah berfirman: 

قِنَا   وَّ حَسَنَةً  خِرَةِ 
ٰ
ا
ْ
ال فِى  وَّ حَسَنَةً  نْيَا  الدُّ فِى  تِنَا 

ٰ
ا رَبَّنَا    

ُ
قُوْل يَّ نْ  مَّ وَمِنْهُمْ 

   ٢٠١عَذَابَ النَّارِ 

Artinya: Di antara mereka ada juga yang berdoa, “Ya Tuhan kami, 

berilah kami kebaikan di dunia dan kebaikan di akhirat serta 

lindungilah kami dari azab neraka.”21 

Dalam ayat ini bukan hanya permohonan kebaikan di dunia, 

namun ada penambahan sampai akhirat dan segala yang bersifat  

hasanah. Menurut M. Quraish Sihab kebaikan pada ayat ini bukan 

hanya dalam arti iman yang kukuh, Kesehatan, rezeki yang 

memuaskan, pasangan yang ideal dan anak-anak yang shaleh, tetapi 

segala yang menyenangkan di dunia dan berakibat menyenangkan di 

akhirat. 22 

Doa yang diajarkan ini adalah doa yang paling banyak dibaca 

oleh Rasulullah Saw., baik ketika berhaji maupun tidak. Segala 

macam kebajikan ditampung oleh redaksi doa itu. Allah akan 

membalas setiap orang sesuai dengan amalannya.  

 
20 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 441. 
21 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 31. 
22 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 441-442. 



89 

 

 
 

Dengan demikian relevansi dengan tujuan Pendidikan Islam, 

maka Pendidikan Islam itu tidak hanya bertujuan untuk semata-mata 

bersifat ukhrawi saja, namun juga yang sifatnya duniawi. 

d) Ayat 247 

Makna yang terkandung dalam al-Qur’an surah al-Baqarah ayat 

247 adalah kisah Thalut yang diangkat menjadi raja, karena dia 

memiliki beberapa kelebihan. Kelebihan yang dimiliki Thalut 

diantaranya adalah memiliki keluasan ilmu, sehingga mengetahui 

letak kekuatan umat dan kelemahannya, maka ia dapat memimpin 

negaranya dengan penuh bijaksana. Selain itu Thalut memiliki 

kesehatan jasmani, sehingga mampu melaksanakan tugas-tugasnya 

sebagai  raja. Kelebihan lain yang dimiliki Thalut adalah ketaqwaan 

kepada Tuhannya. Berdasarkan kelebihan-kelebihan yang dimiliki 

Thalut digolongkan sebagai ciri manusia sempurna dalam Islam.  

Menurut Quraish Shihab dalam al-Qur’an surah al-Baqarah ayat 

247 ini menguraikan kisah tentang kedurhakaan kelompok Bani Israil 

yang mengakibatkan direbutnya Tabut (Kerajaan) dari tangan musuh. 

Peristiwa tersebut membuat mereka bertaubat kepada Allah dan 

memohon diangkatnya raja dari kalangan mereka sendiri untuk 

memimpin dalam memerangi musuh. Tetapi, ketika Allah Swt 

menunjuk Thalut sebagai raja karena kelebihannyadalam fisik dan 

pengetahuan, sebagian dari mereka justru menolaknya.  Sebagai 

bentuk pembuktian Allah Swt mengembalikan Tabut lewat malaikat 



90 

 

 
 

sehingga memunculkan ketenangan batin dan kekuatan mental bagi 

kaum Bani Israil.23 Oleh karena itu dapat disimpulkan bahwa seorang 

pemimpin harus memiliki pengetahuan, kecerdasan dan kekuatan 

fisik.24   

Kemudian pada ayat-ayat selanjutnya dijelaskan keistimewaan 

Thalut dalam tugas yang akan diembannya, yaitu kelebihan dalam 

keluasan ilmu dan keperkasaan dalam jasmani. 

Kata  ِوَالِْْسْم dalam ayat ini berarti badan, tubuh, substansi dan 

semua mempunyai panjang, lebar dan kedalaman. Kata ini 

mempunyai akar kata jim sin dan mim, yang makna dasarnya ialah 

berkumpulnya sesuatu. Dari akar kata ini dibentuknya kata 

“jasimun/jusamun” yang berarti yang besar tubuhnya, dan “jusman” 

yang bermakna dengan “jismun” mengandung makna tubuh atau 

jasmani yang perkasa sebagai salah satu persyaratan menjadi 

penguasa, pemimpin atau raja. Secara khusus ayat tersebut menunjuk 

pada keistimewaan raja Thalut (didalam injil perjanjian lama disebut 

Saul) yang diberi amanat oleh nabi mereka untuk memerintah Bani 

Israil setelah era Nabi Musa dalam menghadapi ancaman bela tentara 

musuh yang dipimpin oleh raja Jalut. Pada mulanya Bani Israil tidak 

mau menerima Thalut sebagai raja mereka, karena ia bukan dari 

 
23 M. Quraish Shihab, Lentera Hati Kisah dan Hikmah Kehidupan (Jakarta: Lentera Hati, 

2012), hlm. 81. 
24 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 533. 



91 

 

 
 

kabilah besar, melainkan dari kabilah kecil di kalangan Bani Israil, 

dan juga bukan hartawan.  

Nabi mereka menjelaskan bahwa pemilihan Thalut sebagai raja 

bukan pendapat dan pilihan pribadinya, tetapi berdasarkan pilihan 

Allah yang mengaruniainya keluasan ilmu pengetahuan dan perkasaan 

tubuh. Thalut lebih pintar, lebih berani, lebih kuat dan sabar di dalam 

peperangan dari pada orang-orang Bani Israil lainnya. Oleh karena itu 

orang yang diangkat sebagai pemimpin bangsa haruslah orang yang 

berilmu dan memiliki jasmani dan perkasa dan bagus.25 Allah Swt 

berfirman: 

نَّهُمْ خُشُب  
َ
ا
َ
لِقَوْلِهِمْۗ ك تَسْمَعْ  وْا 

ُ
قُوْل وَاِنْ يَّ جْسَامُهُمْۗ 

َ
يْتَهُمْ تُعْجِبُكَ ا

َ
وَاِذَا رَا

نهى  
َ
ۖ ا ُ هُمُ اللّٰه

َ
قَاتَل عَدُوُّ فَاحْذَرْهُمْۗ 

ْ
يْهِمْۗ هُمُ ال

َ
 صَيْحَةٍ عَل

َّ
ل
ُ
سَبُوْنَ ك ۗ يَحْ دَة  سَنَّ مُّ

وْنَ  
ُ
   ٤۞يُؤْفَك

Artinya: Apabila engkau melihat mereka, tubuhnya 

mengagumkanmu. Jika mereka bertutur kata, engkau 

mendengarkan tutur katanya (dengan saksama karena 

kefasihannya). Mereka bagaikan (seonggok) kayu yang 

tersandar. Mereka mengira bahwa setiap teriakan (kutukan) 

ditujukan kepada mereka. Mereka itulah musuh (yang 

sebenarnya). Maka, waspadalah terhadap mereka. Semoga 

 
25 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia al-Qur’an, (Jakarta: Lentera Hati, 2007), hlm. 398. 



92 

 

 
 

Allah membinasakan mereka. Bagaimanakah mereka dapat 

dipalingkan (dari kebenaran)?26 

Kemudian dalam surah al-Munafiqun ayat 4 di atas, kata  ْاَجْسَامُهُم   

dalam bentuk jamak mengacu ke tubuh, jasmani, atau perawakan 

orang-orang munafik yang menimbulkan kekaguman dan ketertarikan 

orang-orang yang memandangnya, termasuk orang-orang Islam. 

Kaum munafik yang dimaksud oleh ayat tersebut adalah kaum 

munafik Madinah di masa Nabi Muhammad Saw. Yang dikepalai oleh 

Abdullah ibnu Ubay ibnu Salul. Penampilan lahiriyah mereka 

memukau orang lain dengan penampakan tubuh jasamani yang 

menawan, atau dengan pakaina indah gemerlap sehingga ucapan 

mereka diperhatikan dan diindahkan. 

Ayat ini memperingatkan kaum muslim agar tidak terpukau 

dengan ajsam, tubuh, penampilan luar yang indah dari orang-orang 

munafik yang bermuka dua, dan agar tetap berpedoman kepada 

kebenaran ilahi dalam mencari kebenaran hakiki dan keadilan sejati, 

sekalipun yang menyampaikan kebenaran ilahi itu orang yang jasmani 

dan tubuhnya tidak menarik dan tidak menimbulkan kekaguman.27  

Menurut Ahmad Tafsir Islam menghendaki agar orang Islam itu 

sehat mentalnya karena inti ajaran Islam (iman) adalah persoalan 

 
26 Kementerian Agama RI, Al-Qur’an..., hlm. 554. 
27 M. Quraish Shihab, Ensiklopedia Al-Qur’an..., hlm. 398. 



93 

 

 
 

mental.28 Dimana kesehatan menjadi modal utama manusai tinggal di 

dunia. Dengan badan sehat manusia dapat beraktifitas, baik yang 

menggunakan fisik maupun pemikiran.   

Dengan demikian relevansi dengan tujuan Pendidikan Islam 

yang terkandung dalam ayat di atas selain untuk mengembangkan 

ilmu, kekuatan fisik juga dibutuhkan agar dapat berperan secara 

maksimal dalam mencapai kebahagiaan dunia dan akhirat. 

B. Pembahasan  

Dalam Undang-Undang sistem pendidikan nasional menyebutkan 

pendidikan Islam merupakan sub-sistem Pendidikan Nasional. Kemudian 

pendidikan nasional No. 20 Tahun 2003 menyebutkan bahwasannya 

pendidikan keagamaan merupakan sebuah pendidikan dasar, menengah dan 

tinggi yang mempersiapkan peserta didik untuk dapat menjalankan peranan 

yang menuntut penguasaan pengetahuan tentang ajaran agama atau menjadi 

ahli ilmu agama. Pada  Pasal  30  disebutkan  tentang  pendidikan  keagamaan  

berfungsi mempersiapkan peserta didik menjadi anggota masyarakat yang 

memahami dan mengamalkan nilai-nilai ajaran agamanya dan/atau menjadi 

ahli ilmu agama.  

Tujuan pendidikan Islam mempunyai corak yang berbeda dengan 

pendidikan umum. Diketahui bahwa pendidikan umum hanya bertujuan 

mentransfer ilmu pengetahuan dan mengantarkan kedewasaan berfikir peserta 

 
28 Ahmad Tafsir, Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam, (Bandung: Remaja Rosda Karya, 

2008), hlm. 71. 



94 

 

 
 

didik. Esensinya hanya bersifat profan. Berbeda dengan pendidikan Islam yang 

mempunyai tujuan lebih holistik. Secara umum pendidikan Islam 

berpandangan bahwa hubungan antara manusia dengan Tuhan dan alam 

semesta tidak bisa dipisahkan. Tuhan dipandang sebagai sumber segala yang 

ada termasuk manusia dan alam semesta. 

Tujuan Pendidikan Islam banyak dikemukakan oleh ahli atau pakar-

pakar Pendidikan Islam, di antaranya menurut Achmadi yaitu tujuan 

Pendidikan Islam bersifat mutlak, tidak mengalami perubahan karena sesuai 

konsep Illahy, yang mengandung kebenaran mutlak dan universal, tujuan ini 

pada dasarnya sesuai dengan tujuan hidup manusia dan peranannya sebagai 

hamba Allah yang beriman dan bertakwa, khalifatullah fil ard (wakil Tuhan 

diatas bumi) yang mampu memakmurkannya (membudayakan alam 

sekitarnya), dan memperoleh kesejahteraan, kebahagiaan hidup di dunia 

sampai akhirat.29  

Berbagai pendapat ahli yang telah dimuat pada teori sebelumnya, maka 

peneliti menarik kesimpulan atau inti dari tujuan Pendidikan Islam yang di 

maksud dalam penelitian ini yaitu menanamkan keimanan dan ketakwaan 

kepada Allah Swt, menjadi khalifah/pemimpin, mencapai kebahagiaan dunia 

akhirat, dan membentuk Muslim yang berakhlak mulia tangguh dan kuat.  

Surah Al-Baqarah ayat 21 menegaskan bahwa pendidikan tauhid harus 

dimulai dengan menanamkan kesadaran akan hakikat penciptaan manusia oleh 

Allah, lalu dilanjutkan dengan penanaman nilai ibadah dan ketakwaan. 

 
29 Achmadi, Ideologi Pendidikan Islam…, hlm. 95-98. 



95 

 

 
 

Pendidikan Islam yang berorientasi pada tauhid tidak hanya menanamkan 

pengetahuan tentang Tuhan, tetapi juga membimbing peserta didik untuk 

menginternalisasi nilai-nilai keimanan dalam kehidupan nyata, dengan 

menjadikan ibadah sebagai bentuk pengabdian sejati kepada-Nya. 

Dalam surah al-Baqarah ayat 21 terdapat tiga macam sikap manusia 

yang disebut yaitu, orang bertakwa, kafir dan munafik, semuanya diajak oleh 

Allah untuk tunduk patuh dengan penuh hormat dan kagumlah kepada Tuhan 

kamu Sang Pemelihara dan Pembimbing (ibadah), karena Dialah yang 

menciptakan kamu dan orang-orang yang sebelum kamu, agar kamu bertakwa. 

Ibadah yang dilakukan itu bukan untuk kepentingan-Nya, tetapi untuk 

kepentingan sang pengabdi, yakni agar ia bertakwa serta terhindar dari siksa 

dan sanksi Allah di dunia dan di akhirat. Karena itu, laksanakanlah ibadah 

dengan niat agar kamu bertakwa, yakni dengan mengharap agar kamu dapat 

terhidar dari segala sesuatu yang dapat menyiksa kamu.  

Kemudian kata “rabbakumu” yang artinya Tuhanmu. Kata Rabb ini 

merupakan akar kata dari kata “tarbiyah” yang berarti Pendidikan. Kata ini 

menurut M. Quraish Shihab juga berarti sebagai Pendidik dan Pemelihara. 

Banyak sekali aspek dan rububiyah Allah Swt. yang menyentuh makhluk-Nya 

seperti pemberian rezeki, kasih sayang, pengampunan dan lain-lain. Kata Rabb 

pada ayat ini adalah bukti kewajaran Sang Pencipta bahwa hanya kepada-Nya 

segala macam ketaatan dan kepatuhan ditujukan.30  

 
30 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 146. 



96 

 

 
 

Surah al-Baqarah ayat 21 secara eksplisit menegaskan perintah 

beribadah kepada Allah SWT. Ayat ini juga menekankan pentingnya bertakwa 

dan takut akan siksa Allah. 

Tujuan pendidikan dalam al-Baqarah ayat 30 adalah mempersiapkan 

manusia untuk menjadi khalifah yang beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan 

bertanggung jawab dalam menjalankan tugasnya di bumi (  ِة
َ
مَلٰۤىِٕك

ْ
 رَبُّكَ لِل

َ
وَاِذْ قَال

خَلِيْفَةًۗ ) رْضِ 
َ
ا
ْ
ال فِى   

 
جَاعِل يْ  ِ

 Pendidikan yang efektif akan membantu manusia .اِن 

mencapai tujuan ini dan menjadi pribadi yang berguna bagi diri sendiri, 

masyarakat, dan agama. Ayat ini menjelaskan bahwa manusia diciptakan 

sebagai khalifah di bumi, yaitu sebagai pengganti makhluk lain yang pernah 

diciptakan sebelumnya. Hal ini menekankan bahwa pendidikan Islam 

bertujuan untuk membentuk manusia yang mampu menjalankan tugas sebagai 

hamba Allah dan khalifah di bumi, yaitu mengelola bumi dengan sebaik-

baiknya sesuai dengan aturan Allah. Dengan demikian, pendidikan Islam 

memiliki peran penting dalam mempersiapkan manusia untuk menjadi khalifah 

yang mampu menjalankan tugasnya di bumi dengan baik, sesuai dengan tujuan 

penciptaan manusia oleh Allah Swt.  

Ayat 200 juga memuat potongan kalimat “rabbana”, kemudian 

dilanjutkan potongan do’a yang selalu dimohonkan oleh manusia.   “Ya Tuhan 

kami, berilah kami kebaikan di dunia ini”.31 Dengan demikian dapat dipahami 

 
31 M. Quraish Shihab, Tafsir Al-Misbah..., hlm. 440. 



97 

 

 
 

bahwa tujuan Pendidikan Islam bukan hanya untuk akhirat saja, namun juga di 

dunia ini. Surah al-Baqarah ayat 200 memiliki relevansi yang kuat dengan 

tujuan pendidikan Islam karena ayat ini menekankan pentingnya 

keseimbangan antara mencari kebaikan dunia dan kebaikan 

akhirat. Pendidikan Islam mengajarkan umatnya untuk tidak hanya fokus pada 

kesenangan duniawi, tetapi juga mempersiapkan diri untuk kehidupan abadi di 

akhirat.  

Dalam tafsir al-Misbah ayat 247 yang berhubungan dengan kisah 

permintaan Bani Israil kepada nabi mereka, untuk diangkatkan seorang raja 

guna memimpin mereka dalam pertempuran. Mereka tidak setuju dengan 

Thalut karena mereka lebih pantas dianggap tidak sesuai karena hartanya. 

Kemudian nabi mereka mengatakan kelebihan Thalut dari segi pengetahuan 

dan fisiknya. Ayat ini mengandung nilai-nilai pendidikan jasmani yang dapat 

menjadi contoh dalam mengembangkan karakter dan kualitas diri, seperti bakat 

alami, pentingnya ilmu, dan kemampuan fisik.  

Terdapat potongan kalimat term Pendidikan dalam ayat ini, “’alimun”, 

Maha mengetahui, sebagaimana yang telah dijabarkan di atas makna dari 

ta’lim, sehingga ayat ini memberikan pengertian bahwa tujuan Pendidikan itu 

juga mempersiapkan diri/fisik manusia sebagai pengemban amanat Allah Swt, 

karena ibadah dalam Islam bukan hanya aktivitas ruh tapi melibatkan 

fisik/jasmani.  

Keempat ayat ini mencerminkan keseluruhan tujuan pendidikan Islam 

yakni manusia yang utuh secara spiritual, intelektual, dan sosial. Pendidikan 



98 

 

 
 

Islam tidak berhenti pada pencapaian akademik, tetapi harus melahirkan 

manusia paripurna: ‘abid (hamba Allah) dan khalifah (pemimpin di bumi). 

Relevansi ayat-ayat tarbawi ini juga menegaskan pentingnya integrasi antara 

iman, ilmu, dan amal, Dimana pendidikan Islam yang ideal harus mampu 

mengintegrasikan nilai-nilai al-Qur’an ke dalam realitas kehidupan. 

Singkatnya relevansi surah al-Baqarah ayat 21, 30, 200, dan 247 dengan 

tujuan Pendidikan Islam dapat dipahami bahwa Pendidikan Islam tidak hanya 

mentransfer ilmu saja, melainkan membentuk insan kamil (manusia sempurna) 

yang harmonis antara akal, hati dan tindakannya. Secara rinci dapat dilihat 

dalam tabel di bawah ini: 

Ayat: Relevansi dengan tujuan Pendidikan Islam 

21 Al-Qur’an surah al-Baqarah ayat 21 ini memiliki relevansi dengan 

tujuan Pendidikan Islam pada aspek Pendidikan spiritual, yaitu 

pembentukan keimanan dan ketakwaan. Mengarahkan peserta 

didik kepada kesadaran hubungan manusia (ma’rifah) dengan 

Pencipta sebagai fondasi spiritual.  

30 Tujuan pendidikan dalam al-Baqarah ayat 30 adalah 

mempersiapkan manusia untuk menjadi khalifah yang beriman, 

berilmu, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab dalam 

menjalankan tugasnya di bumi. Pendidikan yang efektif akan 

membantu manusia mencapai tujuan ini dan menjadi pribadi yang 

berguna bagi diri sendiri, masyarakat, dan agama. 



99 

 

 
 

200 Pendidikan Islam bertujuan mencetak insan kamil yang seimbang. 

Relevansi tujuan Pendidikan Islam pada ayat ini menitik beratkan 

bahwa hidup di dunia tidak boleh menutupi tujuan akhirat.  

247 Relevansi Pendidikan Islam ayat ini dari aspek intelektual: cerdas 

intelektual, kuat spiritual dan berakhlak mulia.dan 

fisik/Kesehatan. Menegaskan kepada peserta didik bahwa ilmu 

adalah pondasi kepemimpinan dan pertimbangan dalam 

bermasyarakat kemudian menekankan pentingnya kekuatan tubuh 

dan perawatan kesehatan agar mampu melaksanakan tugas dan 

tanggung jawab sosial secara optimal. 

Tabel 4.5. 

Relevansi Surah al-Baqarah Ayat 21, 30, 200 dan 247  

dengan Tujuan Pendidikan Islam 

 

 



 

100 
 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

1. Penafsiran Q.S. al-Baqarah ayat 21, 30, 200 dan 247 menurut tafsir al-

Misbah  

 M. Quraish Shihab menjelaskan bahwa ayat 21 surah al-Baqarah ini 

merupakan seruan langsung dari Allah kepada seluruh umat manusia, 

untuk menyembah Allah sebagai Tuhan yang Maha Esa. Dalam al-Baqarah 

ayat 30 adalah mempersiapkan manusia untuk menjadi khalifah yang 

beriman, berilmu, berakhlak mulia, dan bertanggung jawab dalam 

menjalankan tugasnya di bumi. Pendidikan yang efektif akan membantu 

manusia mencapai tujuan ini dan menjadi pribadi yang berguna bagi diri 

sendiri, masyarakat, dan agama. 

  Kemudian M. Quraish Shihab menafsirkan surah al-Baqarah ayat 

200 dengan penekanan pada doa dan permohonan kebaikan kepada Allah 

setelah menyelesaikan ibadah haji, ayat ini mengajarkan agar umat Islam 

selalu berdoa untuk memperoleh kebaikan di dunia dan akhirat, serta 

mendapatkan petunjuk dan keberkahan dalam kehidupan mereka.   

 Surah al-Baqarah ayat 247 yang berhubungan dengan kisah 

permintaan Bani Israil kepada nabi mereka, untuk diangkatkan seorang 

raja guna memimpin mereka dalam pertempuran. Mereka tidak setuju 

dengan Thalut karena mereka lebih pantas dianggap tidak sesuai karena 



101 

 

 
 

hartanya. Kemudian nabi mereka mengatakan kelebihan Thalut dari segi 

pengetahuan dan fisiknya. 

2. Analisis tujuan Pendidikan yang terkandung dalam Q.S. al-Baqarah ayat 

21, 30, 200 dan 247 dan relevansinya dengan tujuan Pendidikan Islam 

 Analisis tujuan Pendidikan yang didapatkan dalam ayat 21 adalah 

sejalan dengan penciptaan manusia yaitu untuk  menanamkan keimanan 

dan bertakwa kepada Allah Swt, relevansinya dengan tujuan Pendidikan 

Islam ini mengarahkan peserta didik kepada kesadaran hubungan manusia 

(ma’rifah) dengan Pencipta sebagai fondasi spiritual.   

 Ayat 200 memberikan pemahaman bahwa, tujuan Pendidikan Islam 

tidak semata untuk akhirat saja namun juga untuk dunia, tepatnya segala 

yang menyenangkan di dunia dan berakibat menyenangkan di akhirat. 

Relevansi tujuan Pendidikan Islam pada ayat ini menitik beratkan bahwa 

hidup di dunia tidak boleh menutupi tujuan akhirat. 

 Sedangkan ayat 247 memberikan pengertian bahwa tujuan 

Pendidikan itu juga mempersiapkan diri/fisik manusia sebagai pengemban 

amanat Allah Swt, karena ibadah dalam Islam bukan hanya aktivitas ruh 

tapi melibatkan fisik/jasmani. Relevansi Pendidikan Islam ayat ini dari 

aspek intelektual dan fisik/Kesehatan. Menegaskan kepada peserta didik 

bahwa ilmu adalah pondasi kepemimpinan dan pertimbangan dalam 

bermasyarakat kemudian menekankan pentingnya kekuatan tubuh dan 

perawatan kesehatan agar mampu melaksanakan tugas dan tanggung 

jawab sosial secara optimal. 



102 

 

 
 

B. Saran  

Berdasarkan kesimpulan yang penulis uraikan di atas, penulis memiliki 

saran untuk para pendidik Islam pada khususnya, sudah seharusnya untuk 

memahami perannya sebagai pendidik. Memahami konsep tujuan pendidikan 

Islam dan menerapkan dalam kehidupan sehari hari. Sebagaimana manusia 

telah diciptakan dalam keadaan yang paling sempurna maka sebagai rasa 

spengabdian hamba kepada Tuhannya hendaknya luruskan niat bahwa semua 

amalan, pikiran dan perasaan harus disandarkan kepada Allah semata.  

Penelitian ini masih terbatas pada Surah al-Baqarah dan Tafsir al-

Misbah. Oleh karena itu bagi peneliti selanjutnya, disarankan untuk 

mengembangkan kajian pada surah-surah lain dan membandingkan lebih dari 

satu tafsir, agar diperoleh pemahaman yang lebih komprehensif dan mendalam 

tentang ayat-ayat tarbawi. Bagi pemerhati pendidikan Islam 

diharapkan hasil penelitian ini menjadi inspirasi untuk menjadikan al-Qur’an 

sebagai sumber utama dalam merumuskan konsep pendidikan Islam, serta 

memperkuat nilai-nilai pendidikan berbasis wahyu di tengah arus globalisasi. 

 

 

 

 

 

 

 



 

 
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abd Maqasith dkk. Metodologi Studi Al-Qur’an,. Jakarta: Gramedia Pustaka 

Utama, 2009. 

Abdul Halim. “Komparasi Konsep Pendidikan Akhlak Syekh Al Zarnuji Dan Syed 

Naquib Al Attas.” Tesis, UIN Syarif Hidayatullah Jakarta, 2021. 

Abdul Mijib dan Jusuf Mudzakkir. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Prenada Media 

Groupcet, 2008. 

Abudin Nata,. Tokoh-tokoh Pembaharuan Pendidikan Islam di Indonesia,. Jakarta: 

Raja Grafindo, 2005. 

Achmadi. Ideologi Pendidikan Islam: Paradigma Humanisme Teoritis,. 

Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2005. 

Ahmad Tafsir. Ilmu Pendidikan dalam Perspektif Islam. Bandung: Remaja Rosda 

Karya, 2008. 

Akhdiat dan Abdul Kholiq. “Metode Tafsir Al-Qur’an: Deskripsi atas Metode Tafsir 

Ijmali.” Jurnal Iman dan Spritual, 4, 2 (2022). 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jis/article/view/21315/pdf. 

Amelia Putri. “TELAAH KANDUNGAN SURAH AL BAQARAH SEBAGAI 

FUSTATHUL QURAN.” GRADUASI: JURNAL MAHASISWA 1, 1, 1 

(2024). 

Andi Malaka. “Berbagai Metode dan Corak Penafsiran Al-Qur’an.” Bayani: Jurnal 

Studi Islam, 2, 1 (2021). 

Arikunto. Prosedur Penelitian Suatu Pendekatan Praktik. Edisi Revisi. Jakarta: 

Rineka Cipta, 2013. 

Asnil Aidah Ritonga dan Irwan. Tafsir Tarbawi. Bandung: Citapustaka Media, 

2013. 

Erma Fatmawati. Pendidikan Agama untuk Semua. Yogyakarta: Pustaka Ilmu, 

2020. 

Firdarini dan Moh. Anwar Syarifuddin. “Corak ‘Ilmī Tafsir Al-Misbah.” 

USHULUNA: JURNAL ILMU USHULUDDIN, 1, 9 (2023). 

FKI Raden. Al-Qur’an Kita. Lirboyo: Santri Salaf Press, 2011. 

Haidar Ahmad Mujadidi. “Al-Qur’an dan Tafsir Kalami (Studi Komparasi 

Penafsiran Ayat-Ayat Bait Al-Maqdis).” Tesis, INSTITUT ILMU AL-

QUR’AN (IIQ), 2024. https://repository.iiq.ac.id//handle/123456789/3784. 

Hamdani Anwar. “Potret Tafsir Kontemporer di Indonesia” dalam Sahiron 

Syamsuddin, Hermeneutika Al-Qur’an Madzhab Yogya. Yogyakarta: 

Islamika, 2003. 

———. “Telaah Kritis terhadap Tafsir AlMishbah karya M. Quraish Shihab.” 

Jurnal Mimbar Agama dan Budaya, 2, xix (2002). 



101 

 

 
 

“Hasil Pencarian - KBBI VI Daring.” Diakses 9 Maret 2025. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pendidikan. 

“Hasil Pencarian - KBBI VI Daring.” Diakses 9 Maret 2025. 

https://kbbi.kemdikbud.go.id/entri/pendidikan. 

Ibnu Rawandhy N. Hula. “Tafsir Tarbawi: Analisis Bahasa dan Sastra al-Qur’an  

dalam Surah Luqman.” Jurnal Ilmiah AL-Jauhari: Jurnal Studi Islam dan 

Interdisipline, 1, 5 (2020). 

https://journal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aj/article/view/1355/950. 

Ibrahim Ali As-Sayyid. Keutamaan Surah-surah Al-Qur’an. Jakarta: PT. Sahara 

Intisains, 2010. 

Imam Jalaluddin as Suyuti. Lubabun Nuqul fi Asabab an-Nuzul. Lebanon: al 

Kutubu Tsaqafiyah, 2002. 

Indah Muliati dan Muhamad Rezi. “TUJUAN PENDIDIKAN DALAM LINGKUP   

KAJIAN TAFSIR TEMATIK PENDIDIKAN.” ISLAM 

TRANSFORMATIF: Journal of Islamic Studies, 2, 1 (2017). 

Kementerian Agama RI,. Al-Qur’an dan Terjemah. Bandung: PT Sygma Examedia 

Arkanleema, 2007. 

M. Alfatih Suryadalagi. Metodologi Ilmu Tafsir. Yogyakarta: Teras, 2010. 

M. Quraish Shihab. Ensiklopedia Al-Qur’an. Jakarta: Lentera Hati, 2007. 

———. Kaidah Tafsir. Tangerang: Lentera Hati, 2019. 

———. Lentera Hati Kisah dan Hikmah Kehidupan. Jakarta: Lentera Hati, 2012. 

———. Menabur Pesan Ilahi: Al-Qur’an dan Dinamika Kehidupan Masyarakat. 

Jakarta: Lentera Hati, 2006. 

———. Tafsir Al-Misbah Pesan, Kesan dan Keserasian A-Qur’an. Vol. Vol. 1. 

Jakarta: Lentera Hati, 2011. 

———. Wawasan Al-Qur’an. Bandung: Mizan, 1998. 

Mahmud. Mahmud, Metode Penelitian Pendidikan,. Bandung: Pustaka Setia, 2011. 

Mashuri Sirojuddin Iqba dan A. Fudlali. Pengantar Ilmu Tafsir,. Bandung: Angkasa, 

2005. 

Ma’zumi, Syihabudin, dan Najmudin. “ENDIDIKAN DALAM PERSPEKTIF AL-

QUR’AN DAN AL-SUNNAH : Kajian Atas Istilah Tarbiyah, Taklim, 

Tadris, Ta’dib dan Tazkiyah.” Tarbawy: Indonesian Journal Of Islamic 

Education, 2, 6 (2019). 

MOHAMMAD IQBAL. “KONSEP PENDIDIKAN DALAM AL-QUR’AN 

SURAH LUQMAN AYAT 12-19.” Tesis, Alauddin, 2019. 

Much. Machfud Arif dan Nur Alisa Rahmawati. “PENDEKATAN 

HERMENEUTIKA DALAM STUDI ISLAM.” Jurnal Tadris 16 (2022). 

Muhammad Amin Suma. Ulumul Qur’an. Jakarta: Rajawali Pers, 2013. 

Muhammad Barirul Fatron. “Komodifikasi Ayat-Ayat Tuhan Dalam Al-Qur’an 

(Studi Tafsir Tematik).” Tesis, UIN Walisongo, 2022. 



102 

 

 
 

Muhammad Irham. Psikologi Pendidikan: Teori Dan Aplikasi Dalam Proses 

Pembelajaran. Yogyakarta: Ar-Ruzz, 2013. 

Muhammad Khoiruddin. Konsep Pendidikan Sosial Berbasis Tauhid Dalam 

Perspektif Al-Qur’an. Jepara: Unisnu Press, 2022. 

“Muhammad Quraish Shihab.” Dalam Wikipedia bahasa Indonesia, ensiklopedia 

bebas, 28 Februari 2025. 

https://id.wikipedia.org/w/index.php?title=Muhammad_Quraish_Shihab&

oldid=26977681#Karya. 

Nashruddin Baidan,. Metodologi Penafsiran Al-Qur’an. Yogyakarta: Pustaka 

Pelajar, 2005. 

Nashruddin Baidan. Wawasan Baru Ilmu Tafsir, Cetakan ke-II,. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 2011. 

Nufian dan Wayan Weda. Teori dan Praktis: Riset Komunikasi Pemasaran Terpadu, 

(Malang: UB Press, 2018. Malang: UB Press, 2018. 

Nur Uhbiyati. Ilmu Pendidikan Islam. Bandung: Pustaka Setia, 2005. 

Nur Uhbiyati dan Maman Abdul Djamil. Ilmu Pendidikan Islam II. Bandung: 

Pustaka Setia, 1997. 

Nuria Sundari, Mawaddah Warrahmah, dan Ahmad Nurkholiq. “TUJUAN 

PENDIDIKAN ISLAM DALAM AL-QUR’AN DAN HADIST.” Jurnal 

Multidisiplin Indonesia 2, no. 7 (2023). 

———. “Tujuan Pendidikan Islam Dalam Al-Qur’an Dan Hadist.” Jurnal 

Multidisiplin Indonesia (JMI), 7, 2 (2023). 

Quraish Shihab. Membumikan Al-Qur’an: Fungsi dan Peran Wahyu dalam 

Kehidupan Masyarakat,. Bandung: Mizan, 2003. 

Ramayulis dan Mulyadi. Bimbingan Konseling dan Islam. Jakarta: Kalam Mulia, 

2016. 

Ridhoul Wahidi dan Rafiuddin Afkari. “CORAK FIQIH DALAM TAFSIR AL-

AHKAM KARYA ULAMA NUSANTARA (TELA’AH SIRAH ATAS 

KARYA ABDUL HALIM HASAN BINJAI).” 3rd International 

Conference on Arabic Studies and Islamic Civilization, 2016. 

Rosihan Anwar. Akidah Akhlak. Bandung: Pustaka Setia, 2008. 

———. Ilmu Tafsir. Bandung: Pustaka Setia, 2000. 

———. Ulum Al-Qur’an. Bandung: Pustaka Setia, 2013. 

Sri Minarti. Ilmu Pendidikan Islam Fakta Teoritis-Filosofis dan Aplikatif-Normatif. 

Jakarta: Amzah, 2013. 

Sugiyono. Metode Penelitian Kombinasi (Mixed Methods). Bandung: Alfabeta, 

2018. 

Suwartono. Dasar-dasar Metodologi Penelitian. Yogyakarta: Andi Offset, 2014. 

Syaefudin Achmad. “Tujuan dan Ruang Lingkup Pendidikan Islam: Studi 

Komparatif Tafsir Surat Al-Baqarah Ayat 62 dan An-Nur Ayat 55.” JUrnal 



103 

 

 
 

Pendidikan Agama Islam Darajat, 1, 5 (2022). https://ejournal.iai-

tabah.ac.id/index.php/Darajat/article/view/943/640. 

Syahrin Pasaribu. “METODE MUQARAN DALAM AL’QURAN.” WAHANA 

INOVASi, 1, 9 (2020). 

Syarafuddin Hamza Z. “TAFSIR BI AL-MA’SUR (KELEBIHAN DAN 

KEKURANGAN SERTA PENGEMBANGANYA).” International Journal 

of Islamic Studies Suhuf, 1, 29 (2017). 

Tim Redaksi Kamus Besar Bahasa Indonesia. Kamus Besar Bahasa Indonesia, 

Edisi ketiga, cetakan ke-III. Jakarta: Balai Pustaka, 2005. 

Yasmansyah dan Arman Husni. “KONSEP DASAR PENDIDIKAN AGAMA 

ISLAM.” Indonesian Research Journal on Education: Jurnal Ilmu 

Pendidikan, 2, 2 (2022). 

Yayat Suharyat dan Siti Asiah. “Metodologi Tafsir Al-Mishbah.” Jurnal Pendidikan 

Indonesia: Teori, Penelitian dan Inovasi, 5, 2 (2022). 

Yuliyani, Mu h am m ad Al fian s yah, Dinda Valiza, dan Rizky Nurfadilah. 

“KETERKAITAN ISTILAH PENDIDIKAN ISLAM: TARBIYAH, 

TA’LIM DAN TA’DIB DALAM AL-QUR’AN (ANALISIS TAFSIR IBNU 

KATSIR).” Jurnal AL- KARIMA, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



104 

 

 
 

Lampiran 1 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

A. IDENTITAS DIRI 

Nama   : Rabiah Al-Husna Nst 

NIM   : 2250100054 

Tempat/Tgl. Lahir : Medan, 21 Juni 1998 

Jenis Kelamin  : Perempuan 

Agama   : Islam 

Alamat   : Banjar Grogol, Kel. Panyabungan II, Kec.  

Panyabungan, Kab. Mandailing Natal 

B. IDENTITAS ORANG TUA 

Nama Ayah  : Drs. H. Puli Taslim Nst., M.A 

Pekerjaan Ayah : Dosen 

Nama Ibu  : Nur Wahidah Rangkuti 

Pekerjaan Ibu  : Ibu Rumah Tangga 

C. RIWAYAT PENDIDIKAN 

TK Bidayatul Hidayah Medan    : 2003-2004 

SD Negeri 064972 Medan     : 2004-2008 

SD Negeri 128 Sirangkap Panyabungan Timur  : 2008-2010 

MTS Musthafawiyah Purba Baru    : 2010-2012 

MAS Musthafawiyah Purba Baru    : 2012-2015 

S1 Institut Sains Al-Qur’an Rokan Hulu   : 2017-2021 

S2 UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan : 2022-2025 

 

 


