
















i 

 

Nama   : Nosudera TTR 

NIM   : 2110500008 

Program  : Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir 

Judul Skripsi : Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh 

 Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)  

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis terjemahan ayat-ayat moderasi 

dalam al-Qur’an oleh dua tokoh penting, yaitu Mahmud Yunus dan Muhammad 

Thalib. Fokus penelitian ini adalah pada perbandingan makna dan pendekatan 

penerjemahan terhadap ayat-ayat yang mengandung nilai moderasi beragama. 

Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan 

(library research), serta pendekatan komparatif (muqāran) untuk menggali 

persamaan dan perbedaan dalam tafsir dan terjemahan yang digunakan oleh kedua 

tokoh. Data primer diperoleh dari kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud 

Yunus dan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib. 

Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun keduanya mengusung semangat 

wasathiyah, pendekatan dan gaya penerjemahan mereka berbeda secara 

signifikan. Mahmud Yunus cenderung menggunakan pendekatan tradisional dan 

normatif, sedangkan Muhammad Thalib menekankan aspek kontekstual dan 

linguistik. Perbedaan ini terlihat jelas dalam penafsiran terhadap istilah kunci 

seperti “ummatan wasathan” dalam QS. Al-Baqarah [2]: 143. Mahmud Yunus 

menerjemahkannya sebagai "umat pertengahan", sedangkan Muhammad Thalib 

memilih istilah "umat yang adil". Pemilihan diksi ini berpengaruh terhadap 

bagaimana nilai-nilai moderasi dipahami dan diinternalisasi oleh pembaca. Selain 

itu, latar belakang pendidikan, ideologi, dan orientasi dakwah kedua tokoh juga 

memengaruhi sudut pandang mereka dalam menerjemahkan teks suci. Penelitian 

ini tidak hanya memperlihatkan pentingnya penerjemahan sebagai instrumen 

pemahaman keagamaan, tetapi juga menegaskan bahwa tafsir dan terjemahan 

tidak pernah bebas nilai. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat 

memberikan kontribusi dalam studi tafsir kontemporer dan memperkaya wacana 

keislaman, khususnya dalam membangun pemahaman beragama yang moderat, 

toleran, dan kontekstual di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia. 

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Terjemahan al-Qur’an, Mahmud Yunus, 

          Muhammad Thalib, Studi Komparatif 

 

 

 

 



ii 

 

KATA PENGANTAR 

 

Syukur Alhamdulillah, kita panjatkan atas kehadirat Allah Subhanahu Wa 

ta`ala, yang masih tetap memberikan waktu dan kesehatan kepada penulis untuk 

melakukan penelitian dan menuangkannya ke dalam skripsi. Sholawat beserta 

salam kepada Nabi Muhammad SAW. yang telah menuntun umatnya dari zaman 

kegelapan menuju zaman yang terang benderang seperti saat sekarang. 

Skripsi yang berjudul “Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh 

Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)” ini disusun 

untuk melengkapi tugas-tugas dan memenuhi syarat-syarat untuk mencapai gelar 

Sarjana Agama (S. Ag) pada program Studi Ilmu Al-Qur`an dan Tafsir Fakultas 

Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad 

Addary Padangsidimpuan. 

Dengan selesainya penulisan skripsi ini penulis mengucapkan terima kasih 

yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah membantu, baik dalam 

penelitian maupun dalam penyusunan skripsi ini. Ucapan terima kasih ini penulis 

sampaikan kepada: 

1. Bapak Prof. Dr. H. Muhammad Darwis Dasopang, M.Ag sebagai Rektor 

Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan, Bapak Prof. Dr. Erawadi, M.Ag sebagai Wakil Rektor 

bidang Akademik dan Pengembangan Lembaga, Bapak Dr. Anhar, M.A 



iii 

 

sebagi Wakil Rektor bidang Administrasi Umum, Perencanaan dan 

keuangan, Bapak Dr. Ikwanuddin Harahap, M.Ag sebagai Wakil Rektor 

bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama. 

2. Bapak Prof. Dr. H. Fatahuddin Aziz Siregar, M.Ag, sebagai Dekan 

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali 

Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Bapak Dr. Ahmatnijar, M.Ag, 

sebagai Wakil Dekan bidang Akademik dan pengembangan Lembaga, Ibu 

Dra. Asnah, M.A, sebagai Wakil Dekan Administrasi Umum, Perencanaan 

dan Keuangan, Bapak Dr. Zul Anwar Ajim Harahap, M.A, sebagai Wakil 

Dekan bidang Kemahasiswaan, Alumni dan Kerjasama. 

3. Bapak Desri Ari Enghariano, M.A, selaku Ketua Prodi Ilmu Al-Qur`an dan 

Tafsir Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh 

Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, sekaligus Pembimbing 

Akademik serta Pembimbing I dan Ibu Dahliati Simanjuntak, M.A, selaku 

Pembimbing II yang telah banyak membantu, membimbing dan 

mengarahkan penulis dalam melaksanakan penelitian dan penyusunan 

skripsi ini. 

4. Para Dosen dan Tenaga Pendidik di lingkungan Fakultas Syariah dan Ilmu 

Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary 

Padangsidimpuan, terkhususnya seluruh Dosen di Prodi Ilmu Al-Qur`an 

Dan Tafsir yang telah membekali berbagai pengetahuan sehungga penulis 

mampu menyelesaikan penulisan skripsi ini. 



iv 

 

5. Bapak Yusri Fahmi, M.Hum, sebagai Kepala Perpustakaan Universitas 

Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan yang 

telah membantu penulisan dalam menyediakan buku-buku yang berkaitan 

dengan pembahasan penelitian ini. 

6. Bapak Ardi Oktapian M.Pd, sebagai dosen LP2M Universitas Islam 

Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, yang turut 

membantu dan mengajarkan penulis dalam menulis dasar skripsi ini. 

7. Kepada Ustadz Adi Hidayat, Lc., M.A, penulis menyampaikan terima 

kasih yang sebesar-besarnya atas motivasi, semangat, dan nasihat-nasihat 

yang sangat menginspirasi. Penyampaian yang sangat menyentuh hati 

menjadi sumber inspirasi yang sangat berharga. Semoga Allah SWT. 

senantiasa memberkahi setiap langkah dan perjuangan beliau dalam 

menyebarkan ilmu dan kebaikan. Semoga Allah SWT. membalas segala 

kebaikan beliau dengan limpahan rahmat, keberkahan hidup, kemudahan 

dalam setiap urusan, dunia maupun akhirat, dan bertemu di syurga. 

Aamiin. 

8. Kepada kedua orang tua penulis, Ayah (Tamba Tua Rambe) dan terkhusus 

Mama (Samro Siregar). Terima kasih penulis ucapkan atas segala 

pengorbanan dan ketulusan yang diberikan. Tidak mengenal lelah, selalu 

mendoakan, mengusahakan, memberikan dukungan baik secara moral 

maupun finansial, serta memprioritaskan pendidikan dan kebahagiaan 

anak-anaknya. Perjalanan hidup kita sebagai satu keluarga utuh memang 



v 

 

tidak mudah, tetapi segala hal yang telah dilalui memberikan penulis 

pelajaran yang sangat berharga tentang arti menjadi seorang perempuan 

yang kuat, bertanggung jawab, pantang menyerah dan mandiri. Semoga 

dengan adanya skripsi ini dapat membuat ayah dan mama lebih bangga 

karna telah berhasil menjadikan anak perempuan pertamanya ini 

menyandang gelar sarjana seperti yang diharapkan. Besar harapan penulis 

semoga ayah dan mama selalu sehat, panjang umur, dan bisa menyaksikan 

keberhasilan lainnya yang akan penulis raih di masa yang akan datang. 

9. Kepada kelima adik penulis, yang menjadi alasan penulis untuk tetap 

bertahan sampai saat ini. Sebagai wujud kasih sayang dan tanggung jawab 

moral seorang kakak yang berharap dapat menjadi teladan dalam hal 

ketekunan, keilmuan, dan semangat untuk terus belajar terhadap adik-

adiknya. Penulis menyadari bahwa pencapaian ini bukanlah akhir dari 

perjalanan, melainkan bagian dari proses yang terus berlanjut, dan semoga 

karya sederhana ini dapat menginspirasi serta memotivasi adik-adik dalam 

menapaki jenjang pendidikan yang lebih tinggi dengan penuh keyakinan 

dan integritas. 

10. Kepada teman yang sudah penulis anggap sebagai kakak penulis sendiri, 

Romaito Sasmita Siregar karena telah berjuang bersama untuk meraih 

impian kita bersama, dan menjadi penghibur dikala sedih. 

11. Kepada kak Handayani Siregar, S.Ag dan Asrim Muda Harahap, S.Ag 

alumni IAT NIM 20 yang sangat banyak membantu penulis dalam 

perkuliahan sampai pada penyusunan skripsi ini.  



vi 

 

12. Kepada seluruh rekan-rekan mahasiswa Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir 

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali 

Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan Angkatan 2021 yang telah 

memberikan motivasi, bantuan dan dorongan baik moral maupun materil 

dalam menyelesaikan pendidikan ini. 

13. Terakhir, kepada diri penulis sendiri. Terima kasih telah bertahan sejauh 

ini. Terima kasih karena tetap memilih berusaha walau sering kali merasa 

putus asa ketika sesuatu yang diusahakan belum berhasil. Terima kasih 

karena memutuskan untuk tidak menyerah sesulit apapun proses 

penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan semaksimal 

mungkin, ini merupakan suatu pencapaian yang patut dirayakan untuk diri 

sendiri. Berbahagialah dimanapun berada, cantik. Apapun kurang dan 

lebihmu, mari merayakan diri sendiri. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

      Padangsidimpuan,     Juli 2025 

    Penulis 

 

         Nosudera TTR 

                     NIM. 2110500008 

 

 



vii 

 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN 

1. Konsonan 

Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam system tulisan Arab 

dilambangkan dengan huruf dalam transliterasi ini Sebagian 

dilambangkan dengan huruf, Sebagian dilambangkan dengan tanda dan  

Sebagian lain dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus. Berikut 

ini daftar huruf Arab dan transliterasinya dengan huruf latin yaitu:  

Huruf 

Arab 

Nama Huruf 

Latin 
Huruf Latin Nama 

 Alif ا
Tidak 

dilambangkan 

Tidak 

dilambangkan 

 Ba B Be ب

 Ta T Te ت

 ṡa ṡ ث
es (dengan titik di 

atas) 

 Jim J Je ج

 ḥa ḥ ح
ha (dengan titik di 

bawah) 

 Kha Kh kadan ha خ

 Dal D De د

 żal ż ذ
zet (dengan titik 

di atas) 

 Ra R Er ر

 Zai Z Zet ز

 Sin S Es س

 Syin Sy es dan ye ش

 ṣad ṣ ص
es (dengan titik di 

bawah) 

 ḍad ḍ ض
de (dengan titik di 

bawah) 

 ṭa ṭ ط
te (dengan titik di 

bawah) 

 ẓa ẓ ظ
zet (dengan titik 

di bawah) 

 .‘. ain‘ ع
Koma terbalik di 

atas 



viii 

 

 Gain G Ge غ

 Fa F Ef ف

 Qaf Q Ki ق

 Kaf K Ka ك

 Lam L El ل

 Mim M Em م

 Nun N En ن

 Wau W We و

 Ha H Ha ه

 Hamzah ..’.. Apostrof ء

 Ya Y Ye ي

 

2. Vokal 

Vokal bahasa Arab seperti vocal bahasa Indonesia, terdiri dari 

vocal Tunggal atau monoftong, vocal rangkap atau diftong atau vocal 

Panjang. 

a. Vokal Tunggal adalah vocal Tunggal bahasa Arab yang lambangnya 

berupa tanda atau harkat, transliterasinya adalah sebagai berikut: 

Tanda Nama Huruf Latin Nama 

 fatḥah A A 

 Kasrah I I 

 ḍommah U U وْ 

 

b. Vokal rangkap adalah vocal rangkap bahasa Arab yang lambangnya 

berupa gabungan antara harkat dan huruf, transliterasinya adalah 

sebagai berikut: 

Tanda dan 

Huruf 

Nama Huruf  

Latin 

Huruf Latin        Nama 

 Fathah dan ya Ai a dan i _َْ...ْي

 Fathah dan wau Au a dan u _َْ...ْو

 



ix 

 

c. Vokal Panjang adalah vocal Panjang bahasa Arab yang lambangnya 

berupa harkat, huruf dan tanda, transliterasinya adalah sebagai berikut: 

    Tanda Nama Huruf Latin Huruf Latin Nama 

 Fathah dan alif A A _َْْْْْْْا

ْْي  ِ َْْْ_ Kasrah dan ya I I 

 Dommah dan wau U U _ْْْْْوْ 

 

3. Ta Marbutah 

Transliterasi untuk Ta Marbutah ada dua: 

a. Ta Marbutah hidup yaitu Ta Marbutah yang hidup atau mendapat  

harkat fathah, kasrah dan dommah, transliterasinya adalah /t/. 

b. Ta Marbutah mati yaitu Ta Marbutah yang mati atau mendapat 

harakat sukun, transliterasinya /h/. 

    Kalau pada suatu kata yang akhir katanya Ta Marbutah diikuti 

oleh kata yang mengunakan kata sandang al, serta bacaan kedua kata itu 

terpisah maka Ta Marbutah itu ditransliterasikan dengan ha (h). 

4. Syaddah (Tasydid) 

  Syaddah atau tasydid yang dalam system tulisan Arab 

dilambangkan dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid. 

Dalam transliterasi ini tanda syaddah tersebut dilambangkan dengan 

huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah 

itu. 

 



x 

 

 

5. Kata Sandang 

 Kata sandang dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan 

huruf, yaitu:  ال. Namun dalam tulisan transliterasinya kata sandang itu 

dibedakan antara kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah dan 

kata sandang yang diikuti oleh huruf qamariyah. 

a. Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiah adalah kata sandang 

yang diikuti oleh huruf syamsiah ditransliterasikan sesuai dengan 

bunyinya, yaitu huruf /I/ diganti dengan hurufyang sama dengan 

huruf yang langsung diikuti kata sandang itu. 

b. Kata sandang yang diikuti huruf qamariyah adalah kata sandang 

yang diikuti oleh huruf qamariyah ditransliterasikan sesuai aturan 

yang digariskan didepan dan sesuai dengan bunyinya. 

6. Hamzah 

  Dinyatakan di depan Daftar Transliterasi Arab-Latin bahwa 

hamzah ditransliterasikan dengan apostrof. Namun, itu hanya terletak di 

tengah dan di akhir kata. Bila hamzah itu diletakkkan di awal kata, ia 

tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif. 

7. Penulisan Kata 

  Pada dasarnya setiap kata, baik fi`il, isim, maupun huruf ditulis 

terpisah. Bagi kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab 

yang sudah lazim dirangkaikan dengan katalain karena ada huruf atau 

harkat yang dihilangkan maka dalam transliterasi ini penulisan kata 



xi 

 

tersebut bisa dilakukan dengan dua cara: bisa dipisah perkata dan bisa 

pula dirangkaikan. 

8. Huruf Kapital 

   Meskipun dalam sistem kata sandang yang diikuti huruf tulisan 

Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam transliterasi ini huruf tersebut 

digunakan juga, penggunaan huruf kapital seperti apa yang berlaku 

dalam EYD, diantaranya huruf kapital digunakan untuk menuliskan 

huruf awal, nama diri dan permulaan kalimat. Bila nama diri itu dilalui 

oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf 

awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya. 

Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku dalam 

tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalua penulisan itu  

disatukan dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang 

dihilangkan, huruf kapital tidak dipergunakan. 

9. Tajwid 

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan, 

pedoman transliterasi ini merupakan bagian tak terpisahkan dengan ilmu 

tajwid. Karena itu keresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai 

dengan pedoman tajwid. 

 

 

 

 



xii 

 

DAFTAR ISI 

SAMPUL DEPAN 

HALAMAN JUDUL 

HALAMAN PENGESAHAN PEMBIMBING 

SURAT PERNYATAAN PEMBIMBING 

LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI 

SURAT PERNYATAAN PUBLIKASI 

BERITA ACARA SIDANG MUNAQASYAH 

LEMBAR PENGESAHAN DEKAN 

ABSTRAK .............................................................................................................. i 

KATA PENGANTAR ............................................................................................ ii 

PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN ............................................... vii 

DAFTAR ISI ........................................................................................................ xii 

BAB I PENDAHULUAN ....................................................................................... 1 

A. Latar Belakang Masalah ............................................................................... 1 

B. Fokus Masalah .............................................................................................. 8 

C. Batasan Istilah .............................................................................................. 8 

D. Rumusan Masalah ...................................................................................... 13 

E. Tujuan Penelitian ........................................................................................ 13 

F. Kegunaan Penelitian ................................................................................... 13 

G. Penelitian Terdahulu ................................................................................... 14 

H. Metode Penelitian ....................................................................................... 16 

I. Sistematika Pembahasan ............................................................................ 18 

BAB II BIOGRAFI MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB  

             SERTA KITAB TERJEMAHANNYA ................................................... 20 

A.  Biografi Mahmud Yunus ........................................................................... 20 

1. Latar Belakang Kehidupan Mahmud Yunus .......................................... 20 

2. Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus..................................................... 21 

3. Karir Akademis Mahmud Yunus ........................................................... 22 

4. Karya-Karya Mahmud Yunus ................................................................ 23 

 



xiii 

 

B. Deskripsi Tafsir Qur’an Karim ................................................................... 25 

1. Latar Belakang Penulisan Tafsir Qur’an Karim .................................... 25 

2. Metode dan Corak Tafsir Qur’an Karim................................................ 28 

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tafsir Qur’an Karim ............................... 29 

4. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim .......................................... 32 

C. Biografi Muhammad Thalib ....................................................................... 33 

1. Latar Belakang Kehidupan Muhammad Thalib dan Riwayat Pendidikan 

Muhammad Thalib ................................................................................ 33 

2. Karir Akademis Muhammad Thalib ...................................................... 36 

3. Karya-Karya Muhammad Thalib ........................................................... 38 

D. Deskripsi Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah ................................... 42 

1. Latar Belakang Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah ..... 42 

2. Metode dan Corak Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah ................ 45 

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah 47 

4. Sistematika Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah ........... 50 

BAB III ANALISIS UMUM TENTANG MODERASI BERAGAMA ............ 53 

A. Pengertian Moderasi Beragama ............................................................... 53 

B. Kata Al-Wasath dalam Al-Qur’an ............................................................ 55 

C. Urgensi Moderasi Beragama .................................................................... 58 

BAB IV ANALISIS DAN TEMUAN PENELITIAN ........................................ 60 

A. Analisis Terjemahan Ayat-ayat Moderasi Menurut Mahmud Yunus ....... 60 

B. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Menurut Muhammad Thalib . 64 

BAB V PENUTUP 

A. Kesimpulan .............................................................................................. 70 

B. Saran ........................................................................................................ 71 

DAFTAR PUSTAKA 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

  



1 

 

BAB I 

PENDAHULUAN 

A.  Latar Belakang Masalah 

Keragaman budaya (multikulturalisme) merupakan realitas yang melekat 

dalam kehidupan bangsa Indonesia. Sebagai negara kepulauan yang terdiri dari 

berbagai suku, bahasa, agama, dan adat istiadat, Indonesia juga tumbuh sebagai 

masyarakat yang plural secara budaya. Keberagaman ini tidak hanya 

memperkaya warisan kebudayaan nasional, tetapi juga mencerminkan 

dinamika sosial yang terus berkembang di tengah tantangan modernisasi dan 

globalisasi.1 

Di Indonesia sendiri, terdapat enam agama yang resmi dan dianut oleh 

masyarakat. Bahkan di luar agama yang resmi terdapat banyak berbagai ajaran- 

ajaran atau aliran-aliran yang dianut berbagai komunitas atau organisasi di 

berbagai daerah. Tingkat keberagaman di bangsa ini begitu sangat kental, 

apapun yang berhubungan dengan kegiatan-kegiatan mereka selalau berkaitan 

dengan urusan keagamaan dan itu tidak bisa dipisahkan dari kehidupan 

masyarakat Indonesia.2 

Perbedaan suku, ras, bahasa, dan agama di Indonesia sering menjadi 

penyebab terjadinya konflik. Konflik ini biasanya muncul karena adanya 

kelompok atau organisasi yang merasa paling benar dan memaksakan 

 
1 Direktorat Diseminasi Statistik, Statistik Indonesia, vol. 11 (Jakarta: Badan Pusat Statistik, 

2013)  
2 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, Kesalapahaman, 

Tuduhan, dan Tentangan yang dihadapinya (Jakarta: Ngariksa Ngaji Manuskrip Kuno Nusantara, 

2022 ), hlm.12-13 



2 

 

 

 

pandangannya kepada yang lain. Sikap seperti itu bisa merusak rasa 

kebersamaan yang sudah lama dibangun. Hal ini juga menunjukkan bahwa 

masyarakat Indonesia masih sering memiliki prasangka buruk terhadap 

kelompok yang berbeda, serta kurang menghargai perbedaan. Karena itu, para 

pemuka agama yang menjadi panutan masyarakat perlu memahami pentingnya 

keberagaman budaya. Mereka perlu membekali diri dengan pengetahuan 

tentang perbedaan, menyadari adanya diskriminasi atau rasisme, dan belajar 

untuk bersikap adil terhadap semua kelompok. Dengan pemahaman ini, para 

pemimpin agama akan lebih siap menghadapi perbedaan dengan cara yang 

bijak dan damai. 

Dari konflik tersebut, moderasi beragama merupakan sebuah solusi agar 

kehidupan antar pemeluk agama bisa berjalan dengan damai dan saling 

menghormati. Tujuan utama dari moderasi beragama adalah menciptakan 

suasana masyarakat yang rukun dan harmonis. Karena itu, pendekatan ini tidak 

menggunakan cara-cara kasar seperti menganggap orang lain sebagai musuh, 

apalagi menyerang atau menyingkirkan mereka yang dinilai terlalu ekstrem 

dalam beragama.  

Sebaliknya, moderasi berusaha mengajak dan membimbing mereka agar 

kembali ke jalan yang lebih seimbang dan adil. Dalam pandangan ini, 

beragama bukan tentang permusuhan, melainkan tentang merangkul dan 

memberikan arahan dengan cara yang penuh kasih, bahkan kepada mereka 

yang memiliki pandangan berlebihan sekalipun. 



3 

 

 

 

Moderasi dalam Bahasa Arab berasal dari kata wasatha yang berarti 

pertengahan.3 Dan dari akar kata tersebut muncul kata al-wasith 

(mempertengahi), awsath (di tengah/yang pertengahan), dan wustha. 

Sedangkan dalam Bahasa Inggris, kata moderasi terambil dari kata moderate 

atau moderation yang berarti sikap sedang, sikap tidak berlebih-lebihan, orang 

yang moderat dan orang yang lunak.4 

Konsep al-wasathiyah yang dikembangkan di Indonesia berotasi tentang 

akidah (keyakinan), ibadah (pelaksanaan hukum dan ritual keagamaan), 

dakwah (syiar agama), dan akhlak. Karenanya diperlukan pandangan keislaman 

yang moderat atau “Islam Wasathiyah” yang mengajarkan beragama yang 

tengah-tengah dan damai, sekaligus berkemajuan. Sejalan dengan al-Qur’an 

Surah al-Baqarah ayat 143 sebagai gerakan Islam sebagai alterrnatif dalam 

memasuki dunia modern abad ke-21. 

لِكَ جَعَلْنََٰكُمْ أمَُّةً وَسَطاً ل تَِكُونوُا۟ شُهَدَاءَٓ عَلَى ٱلنَّاسِ وَيَكُونَ ٱلرَّسُولُ  عَلَيْكُمْ شَهِيدًاۗ  وَمَا وكََذََٰ
هَآ إِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَن يَ تَّبِعُ ٱلرَّسُولَ مَِّن ينَقَلِبُ عَلَىَٰ عَقِبَ يْهِ    لَةَ ٱلَّتِِ كُنتَ عَلَي ْ  وَإِن كَانَتْ جَعَلْنَا ٱلْقِب ْ

ُ ليُِضِيعَ إِيََٰ  ُۗ  وَمَا كَانَ ٱللََّّ نَكُمْ   إِنَّ ٱللَََّّ بٱِلنَّاسِ لَرَءُوفٌ رَّحِيمٌ لَكَبِيرةًَ إِلََّّ عَلَى ٱلَّذِينَ هَدَى ٱللََّّ  
Artinya: “Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat islam) 

’umat pertengahan’ agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) 

manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas 

(perbuatan) kamu. Kami tidak menjadikan kiblat yang (dahulu) 

kamu (berkiblat) kepadanya, melainkan agar Kami mengetahui 

siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke 

belakang. Sungguh, (pemindahan kiblat) itu sangat berat, 

kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Dan 

Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sungguh, Allah Maha 

 
3 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia (Jakarta: Mahmud Yunus Wa Dzurriyah, 2010), hlm. 

498. 
4 Yan Peterson, Kamus Lengkap Inggris Indonesia Dan Indonesia Inggris (Surabaya: Karya 

Agung, 2005), hlm. 235.  



4 

 

 

 

Pengasih, Maha Penyayang kepada manusia.” (QS. Al-Baqarah 

[2]: 143) 

 

Pada konteks ini, terjemahan al-Qur’an berperan penting dalam 

membentuk pemahaman umat Islam tentang moderasi beragama. Pemilihan 

kata, pendekatan interpretatif, dan kecenderungan ideologis dalam 

penerjemahan dapat berpengaruh terhadap bagaimana suatu konsep agama 

dipahami oleh masyarakat. Oleh karena itu, kajian terhadap terjemahan al-

Qur’an yang berbeda menjadi penting untuk memahami bagaimana pesan 

moderasi beragama disampaikan kepada umat Islam. 

Pada QS. al-Baqarah: 143, wasathan bermakna sebagai sikap adil, 

pada QS. al-Baqarah 238 wustha bermakna paling baik dan pertengahan, 

pada QS. al-Qalam: 28 memiliki makna paling adil, ideal, paling baik dan 

berilmu. Sedangkan dalam QS. al-‘Adiyat: 5, fawasathna bermakna di 

tengah-tengah atau pertengahan. Dari beragamnya makna wasathiyah 

menurut Ali al- Shalabiy di atas, makna wasathiyah merupakan makna 

yang tidak berat ke kanan dan tidak berat ke kiri. Singkatnya, wasathiyah 

adalah sebuah prinsip yang berada ditengah.5 Pada perkembangannya, 

wasathiyah jika dialihkan kepada bahasa Indonesia beralih kepada kata 

moderasi yang merupakan jalan pertengahan. Konsep moderasi tersebut 

sesuai dengan inti ajaran Islam yang memiliki kesamaan dengan fitrah 

 
5 Khairan Muhammad Arif, “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, Al-

Sunnah serta Pandangan Para Ulama dan Fuqaha” dalam Jurnal Al-Risalah (Bekasi: Universitas 

Islam As-Syafi’iyah, 2020), Vol. 11. No. 1. hlm. 26 



5 

 

 

 

manusia. Oleh karena itu, umat Islam disebut dengan Ummatan wasathan 

yang memiliki arti umat pertengahan, umat yang seimbang. 

Pada QS. al-Baqarah ayat 143, wasathiyah menurut Mahmud Yunus 

bermakna pertengahan,6 sedangkan menurut Muhammad Thalib adalah 

adil.7. Pada QS. al-Qalam ayat 28 menurut Mahmud Yunus dan 

Muhammad Thalib sama-sama memiliki makna di antara. Begitu juga 

dalam QS. al-Adiyat ayat 5, wasathiyah sama-sama bermakna di tengah-

tengah. 

Al-Qur’an menjelaskan tentang pemikiran wasathiyah secara 

mendasar, serta relevan dalam kehidupan umat Islam. Dari penjelasan al-

Qur’an tersebut, lahirlah pandangan, konsep serta pemahaman moderasi 

Islam dalam setiap segi kehidupan. Dalam QS. Al-Baqarah 143, kata 

wasathan dimaknai oleh berbagai mufassir dengan beragam makna. 

Namun, penulis hendak memfokuskan kajian ini kepada penerjemah 

sekaligus mufassir al-Qur’an kontemporer yang berasal dari nusantara 

Indonesia sebagai bentuk perbandingan. Disebabkan para mufasir di 

Indonesia secara lebih paham tentang kondisi negaranya sendiri yang akhir-

akhir ini diserang oleh agama Islam yang bermanhaj radikalis, yakni Islam 

kanan yang menganggap ajarannya paling benar sendiri. 

 
6 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, (Jakarta, PT. Hidakarya Agung, 2002), hlm. 29. 
7 Muhammad Thalib, Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, (Solo, CV. Qolam Mas, 2012). 

hlm.17. 



6 

 

 

 

Secara bahasa, tarjamah berarti mengganti, menyalin, atau 

memindahkan kalimat dari suatu bahasa ke bahasa yang lain.8 Tarjamah 

didefenisikan denga menyalin atau memindahkan suatu bahasa ke bahasa 

lain. Tarjamah juga bisa diartikan dengan pengalihbahasaan ke bahasa lain 

agar bisa dipahami oleh orang-orang yang tidak bisa memahami bahasa 

asal.9 

Kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus merupakan salah 

satu pionir dalam karya tafsir berbahasa Indonesia yang banyak digunakan 

oleh orang-orang berbahasa Melayu karena penggunaan huruf Latin dalam 

penerjemahan dan penafsiran al-Qur’annya. Karenanya, Mahmud Yunus 

juga dianggap sebagai pelopor pola baru penulisan tafsir al-Qur’an di 

Indonesia. Karya tafsirnya ini merupakan hasil “penyelidikan” yang 

dilakukan secara mendalam olehnya selama kurang lebih 53 tahun, sejak ia 

berusia 20 hingga 73 tahun. Selama ia menyelesaikan karyanya, muncul 

berbagai protes dan reaksi dari berbagai kalangan yang menentang 

kegiatannya dalam menerjemahkan dan menafsirkan al-Qur’an.10 

Al-Qur'anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib 

menyajikan terjemahan al-Qur'an yang tidak hanya akurat secara linguistik, 

tetapi juga kaya akan konteks dan makna. Metode penafsiran yang 

digunakan dalam karya ini mengedepankan pendekatan tafsiriyah dengan 

 
8 Muhammad Sauqi, Ulumul Qur’an, (Purwokerto: CV Pena Persada, 2022), hlm. 114. 
9 Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui Kata-Kata 

Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016, hlm. 12.  
10 Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam Pembaruan 

Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84.  



7 

 

 

 

memperhatikan kaidah-kaidah baku dalam menafsirkan al-Qur’an. Dalam 

penafsirannya, Muhammad Thalib menghindari terjemahan harfiah yang 

dapat menimbulkan kesalahpahaman, dan lebih memilih untuk memberikan 

penjelasan yang mendalam mengenai maksud dan tujuan dari setiap ayat. 

Upaya Muhammad Thalib ini terbilang serius karena dilakukan dalam 

kurun waktu yang terbilang lama, yaitu telah melakukan penelitian selama 

10 tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan Kemenag 

RI.11 

Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan Mushaf 

Utsmani, mulai dari QS. al-Fatihah hingga QS. al-Naas. Metode 

penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag 

RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf al-Qur’an 

‘Utsmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan, dan bawahnya. 

Terdapat perbedaan karya Muhammad Thalib ini tidak menggunakan 

catatan kaki sama sekali, sebagaimana yang banyak dijumpai dalam karya 

terjemah terbitan Kemenag RI. Karena terbilang ringkas dan padat, karya 

terjemahan ini hanya terdiri 1 volume. 

Studi komparatif pada penelitian ini tidak bermaksud untuk 

membanding-bandingkan kualitas terjemah atau penerjemahnya, tetapi 

justeru menggali lebih dalam lagi khazanah keilmuan yang terpendam di 

dalam kedua kitab terjemah tersebut, khususnya hal-hal yang berkaitan 

 
11 Syahrullah Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara 

Kontekstualisasi Dan Distorsi, Journal of Qur’an and Hadith Studies , Vol 2, No. 1, 2013, 

hlm. 43–62. 



8 

 

 

 

dengan modernisasi dan toleransi. Tulisan ini berusaha mengurai konsep 

wasathiyah dalam al-Qur’an dari sudut pandang ahli tafsir, untuk 

menemukan poin penting yang mampu meminimalisir ‘misunderstanding’ 

dan sikap intoleran yang rawan terjadi pada daerah-daerah tertentu akibat 

minimnya pemahaman umat tentang makna wasathiyah yang sebenarnya. 

Signifikansi akademik pembahasan ini akan sangat terasa, khususnya pada 

saat ini, apabila kita melihat ke arah positif yang ditimbulkan oleh sikap 

moderat, untuk melahirkan masyarakat yang toleran, rukun dan cinta 

damai. 

Dari kedua kitab tafsir terjemahan al-Qur’an di atas penulis tertarik 

menjadikannya sebagai judul skripsi. Maka dari itu judul penelitian ini 

adalah Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus 

dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif). 

B. Fokus Masalah 

Fokus masalah dalam penelitian ini adalah analisis persamaan & 

perbedaan terjemahan ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an oleh Mahmud 

Yunus dan Muhammad Thalib.  

C. Batasan Istilah 

Untuk menghindari kesalahpahaman dalam memahami judul penelitian 

ini, maka peneliti menjelaskan batasan istilah di antaranya: 

1. Analisis  

Menurut KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia) adalah 

penyelidikan terhadap suatu peristiwa (karangan, perbuatan, dan 



9 

 

 

 

sebagainya) untuk mengetahui keadaan yang sebenarnya (sebab-

musabab, duduk perkaranya, dan sebagainya).12 Analisis dapat 

diartikan sebagai proses mencerna suatu masalah menjadi sederhana 

hingga dapat ditelaah dengan mudah. Analisis merupakan aktivitas 

yang terdiri dari serangkaian kegiatan seperti, mengurai, membedakan, 

memilah sesuatu untuk dikelompokkan kembali menurut kriteria 

tertentu dan kemudian dicari kaitannya lalu ditafsirkan maknanya.  

2. Terjemahan 

Secara bahasa, tarjamah berarti mengganti, menyalin, atau 

memindahkan kalimat dari suatu bahasa ke bahasa yang lain.13  

Tarjamah didefenisikan dengan menyalin atau memindahkan suatu 

bahasa ke bahasa lain. Tarjamah juga bisa diartikan dengan 

pengalihbahasaan ke bahasa lain agar bisa dipahami oleh orang-orang 

yang tidak bisa memahami bahasa asal.14 Menurut Manna al- Qathan, 

bentuk tarjamah al-Qur’an ada dua, yaitu tarjamah 

tafsiriyah/ma’nawiyah dan tarjamah harfiyah.15 Tarjamah tafsiriyah 

menjelaskan kalimat atau kata menggunakan bahasa lain, tanpa 

memperhatikan gaya bahasa dan tertib susunan bahasa asal secara 

keseluruhan. Sedangkan tarjamah harfiyah ialah memindahkan 

 
 12 Analisis, dalam KBBI daring, diakses pada 10 Maret 2025, dari 

https://kbbi.web.id/analisis.  
13 Muhammad Sauqi, Ulumul Qur’an, (Purwokerto: CV Pena Persada, 2022), hlm. 114.  
14 Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui Kata-

Kata Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016, hlm. 12. 
15 Ahmad Zainal Abidin Dan Thoriqul Aziz, Khazanah Tafsir Nusantara, (Yogyakarta: 

IRCiSoD, 2023), hlm. 219.  



10 

 

 

 

kalimat atau akata suatu bahasa ke bahasa lain dengan mengikuti gaya 

bahasa dan tertib susunan kata makna yang tekandung dalam bahasa 

asal yang diterjemahkan. Atau bisa juga diartikan dengan 

memindahkan pengertian dari satu bahasa ke bahasa lain dengan tetap 

memperhatikan susunannya dan makna asli yang terkandung dalam 

apa yang diterjemahkan.  

3. Moderasi  

Berasal dari bahasa latin moderation yang berarti tidak kelebihan 

dan tidak kekurangan. Kata itu juga berarti penguasaan diri (dari sikap 

sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia 

(KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni: 

pengurangan kekerasan, dan penghindaran keekstriman. Jika 

dikatakan, orang itu bersikap moderat menandakan orang itu bersikap 

wajar, biasa-biasa saja, dan tidak ekstrim.16 Ibnu ‘Asyur 

mendefinisikan kata ”wasath” dengan dua makna. Pertama, definisi 

menurut etimologi, kata wasath berarti sesuatu yang ada di tengah, 

atau sesuatu yang memiliki dua belah ujung yang ukurannya 

sebanding. Kedua, definisi menurut terminologi bahasa, makna wasath 

adalah nilai-nilai Islam yang dibangun atas dasar pola pikir yang lurus 

dan pertengahan, tidak berlebihan dalam hal tertentu. Adapun makna 

”ummatan wasathan” pada surat al-Baqarah ayat 143 adalah umat yang 

 
16Moderasi, dalam KBBI daring, diakses Pada Rabu, 25 September 2024, dari 

https://kbbi.web.id/moderasi.  



11 

 

 

 

adil dan terpilih. Maksudnya, umat Islam ini adalah umat yang paling 

sempurna agamanya, paling baik akhlaknya, paling utama amalnya. 

Allah SWT telah menganugerahi ilmu, kelembutan budi pekerti, 

keadilan, dan kebaikan yang tidak diberikan kepada umat lain. Oleh 

sebab itu, mereka menjadi ”ummatan wasathan”, umat yang sempurna 

dan adil yang menjadi saksi bagi seluruh manusia di hari kiamat nanti. 

Moderasi dalam bahasa arab disebut dengan al-wasathiyah. Al-

Qardawi menyebut beberapa kosa kata yang serupa maknanya dengan 

kata al-wasathiyah yaitu tawazun, i'tidal, ta'adul dan istiqamah.17 

4. Kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus 

Merupakan salah satu pionir dalam karya tafsir berbahasa 

Indonesia yang banyak digunakan oleh orang-orang berbahasa Melayu 

karena penggunaan huruf Latin dalam penerjemahan dan penafsiran al-

Qur’annya. Karenanya, Mahmud Yunus juga dianggap sebagai pelopor 

pola baru penulisan tafsir al-Qur’an di Indonesia. Karya tafsirnya ini 

merupakan hasil “penyelidikan” yang dilakukan secara mendalam 

olehnya selama kurang lebih 53 tahun, sejak ia berusia 20 hingga 73 

tahun. Selama ia menyelesaikan karyanya, muncul berbagai protes dan 

reaksi dari berbagai kalangan yang menentang kegiatannya dalam 

menerjemahkan dan menafsirkan al-Qur’an.18 

 
17 M. Musyarif Ahdar, Pendidikan Moderasi Dalam Islam, Jurnal Ilmiah Al-Jauhari: Jurnal 

Studi Islam dan interdisipliner,  Vol 7, 2022, hlm. 92. 
18 Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam Pembaruan 

Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84.  



12 

 

 

 

5. Al-Qur'anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib  

Merupakan terjemahan al-Qur'an yang tidak hanya akurat secara 

linguistik, tetapi juga kaya akan konteks dan makna. Metode 

penafsiran yang digunakan dalam karya ini mengedepankan 

pendekatan tafsiriyah dengan memperhatikan kaidah-kaidah baku 

dalam menafsirkan al-Qur’an. Dalam penafsirannya, Muhammad 

Thalib menghindari terjemahan harfiah yang dapat menimbulkan 

kesalahpahaman, dan lebih memilih untuk memberikan penjelasan 

yang mendalam mengenai maksud dan tujuan dari setiap ayat. Upaya 

Muhammad Thalib ini terbilang serius karena dilakukan dalam kurun 

waktu yang terbilang lama, yaitu telah melakukan penelitian selama 10 

tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan 

Kemenag RI.19 

6. Studi Komparatif 

Studi komparatif terdiri dari dua suku kata yaitu studi dan 

komparatif. Dalam kamus bahasa Indonesia studi berarti penelitian, 

kajian atau telaah.20 Sedangkan komparatif yaitu berkenaan atau 

berdasarkan dengan perbedaan persamaan/perbandingan.21 Komparatif 

(muqaran) adalah membandingkan teks (nash) ayat-ayat al-Qur’an 

yang memiliki persamaan redaksi dalam dua kasus atau lebih dan bisa 

 
19 Syahrullah Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara 

Kontekstualisasi Dan Distorsi, Journal of Qur’an and Hadith Studies , Vol 2, No. 1, 2013, 

hlm. 43–62. 
20 Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 1377.  
21 Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 743.  



13 

 

 

 

juga memiliki redaksi yang berbeda dalam satu kasus yang sama, 

membandingkan ayat al-Qur‘an dengan hadis yang bertentangan, dan 

membandingkan pendapat para ulama Tafsir dalam menafsirkan ayat-

ayat al-Qur’an22 

D. Rumusan Masalah 

1. Bagaimana terjemahan ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan 

Muhammad Thalib? 

2. Apa persamaan dan perbedaan terjemahan ayat-ayat moderasi oleh Mahmud 

Yunus dan Muhammad Thalib? 

E. Tujuan Penelitian 

1. Untuk mengetahui terjemah ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan 

Muhammad Thalib 

2. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan terjemahan ayat-ayat 

moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib. 

F. Kegunaan Penelitian 

1. Untuk menambah wawasan dan dapat dijadikan sebagai bahan rujukan 

oleh orang-orang yang ingin mengetahui perbedaan terjemahan ayat-

ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhhammad Thalib ilmu 

pengetahuan tentang ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an. 

2. Untuk menambah pemahaman terhadap kitab tafsir Qur’an Karim karya 

Mahmud Yunus dan Al-Qur’anul Karim karya Muhammad Thalib. 

 
22 Nashruddin Baidan, Metodologi Tafsir Al-Qur'an, (Surakarta: Pustaka Pelajar, 2000), 

hlm. 65.   



14 

 

 

 

3. Untuk memenuhi salah satu syarat mencapai gelar Sarjana Agama 

(S.Ag) di Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Syariah 

dan Ilmu Hukum, Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad 

Addary Padangsidimpuan. 

 

G. Penelitian Terdahulu  

1. Skripsi oleh Lili Herawati Siregar pada tahun 2021, “Moderasi 

Beragama Dalam Al-Qur’an Pemikiran M.Quraish Shihab Buku 

Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama”. Penelitian 

ini membahas tentang moderasi beragama dalam buku Wasathiyyah 

Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama Karya M.Quraish Shihab. 

Dan fokus penelitian tersebut dirumuskan masalah yaitu: Bagaimana 

pemahaman moderasi beragama menurut pandangan M. Quraish 

Shihab.23 Jenis dari penelitian terdahulu dengan penelitian ini adalah 

pada jenis penelitiannya yaitu penelitian pustaka (library research), 

menggunakan buku karya M. Quraish Shihab sebagai bahan rujukan 

utama dan tidak lupa dengan penafsiran M. Quraish Shihab tentang 

moderasi beragama dalam QS. Al-Baqarah [2]: 143 dan QS. Ali-Imran 

[3]: 104 dan 110.  

Adapun perbedaan penelitian terdahulu dengan penelitian ini 

adalah penelitian terdahulu hanya merujuk pada pendapat 1 tokoh yaitu 

 
23 Lili Herawati, “Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an Pemikiran M. Quraish 

Shihab Buku Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama”, Skripsi 2021, hlm. 

50. 



15 

 

 

 

M. Quraish Shihab saja, serta penafsiran ayat moderasi, sedangkan 

penelitian ini merujuk pada pendapat 2 tokoh dengan membandingkan 

terjemah ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad 

Thalib. 

2. Skripsi oleh Lokman Sholeh pada tahun 2022, “Penafsiran Atas Ayat-

ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis M. Hanafi (Studi Buku Moderasi 

Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama)”. Menjelaskan ayat-ayat 

al-Qur’an yang digunakan oleh M. Hanafi dalam moderasi islam juga 

sudut pandang M. Hanafi dalam memahami moderasi islam.24   

Adapun persamaan dari penelitian terdahulu dengan penelitian ini 

adalah terletak pada jenisnya yaitu penelitian pustaka (library research), 

merupakan suatu penelitian yang prosesnya menggunakan data-data atau 

bahan-bahan tertulis yang mempunyai keterkaitan dengan tema 

permasalahan yang akan diteliti. Kemudian perbedaannya adalah 

penelitian terdahulu hanya merujuk pada 1 tokoh saja yaitu M. Hanafi 

dengan pemikirannya, Sedangkan penelitian ini merujuk pada 2 tokoh 

yaitu Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib dengan al-Qur’an 

terjemahnya masing-masing yang membahas tentang ayat-ayat moderasi. 

3. Skripsi karya Burhanuddin Muhamad Yamin pada tahun 2021 dengan 

judul “Penafsiran Wāhbāh Al-Zūhāili Tentang Ayat-Ayat Moderasi Islam 

Dalam Al-Qur’an”, di dalamnya Burhanuddin menggunakan metode 

 
24 Lokman Saleh, “Penafsiran Atas Ayat-Ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis M. 

Hanafi (Studi Buku Moderasi Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama)”, Skripsi 

2022, hlm. 66. 



16 

 

 

 

tafsir tahlili, bahwa moderasi Islam merupakan esensi mendasar dari 

Islam, yakni mengajarkan keseimbangan, menjaga keharmonisan, 

memperjuangkan semangat keadilan, dan skala prioritas dalam berbagai 

aspek kehidupan, serta menjunjung tinggi nilai-nilai keluhuran moral 

dan akhlak-akhlak Islam.25  

 

H. Metode Penelitian 

1. Jenis Penelitian 

Adapun jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan muqarin 

(komparatif). Penelitian ini menggunakan metode (library research) atau 

studi kepustakaan yaitu dengan mengumpulkan data dengan cara memahami 

dan mempelajari teori-teori dari berbagai literatur yang berhubungan dengan 

penelitian peneliti.  

2. Sumber Data 

Dalam penelitian ini peneliti menggunakan dua sumber data yaitu 

sumber data primer dan sumber data sekunder: 

a. Sumber data primer, yaitu sumber data yang menjadi pokok utama 

adalah Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus dan Al-Qur’an 

Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib. 

b. Sumber data sekunder yaitu sumber data pendukung yang dijadikan 

sebagai tambahan atau pelengkap dalam penelitian ini, yang 

 
25 Burhanuddin Muhamad Yamin, “Penafsiran Wāhbāh Al-Zūhāili Tentang Ayat-

Ayat Moderasi Islam Dalam Al-Qur’an”, Skripsi 2021, hlm. 61. 



17 

 

 

 

diperoleh dari buku, artikel, jurnal, kamus bahasa arab, kamus 

bahasa inggris yang berkaitan dengan penelitian ini. 

3. Teknik Pengumpulan Data 

Langkah yang dilakukan oleh peneliti adalah mengumpulkan data 

kepustakaan yang berkaitan dengan tema penelitian sebanyak mungkin 

baik primer maupun skunder. Oleh karena itu peneliti melakukan 

pengumpulan data dengan mencari serta mengumpulkan ayat-ayat al-

Qur’an yang berkaitan dengan moderasi dengan bantuan kitab tafsir 

Qur’an Karim kaya Mahmud Yunus dan Al-Qur’anul Karim Tarjamah 

Tafsiriyah karya Muhammad Thalib. 

4. Teknik Pengecekan Keabsahan Data 

Peneliti membahas tentang pemikiran Mahmud Yunus dan 

Muhammad Thalib tentang ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an pada 

masing-masing karya yaitu kitab Tafsir Qur’an Karim dan kitab 

Tarjamah Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, maka dibututuhkan 

pendekatan historis. Metode ini digunakan untuk mengetahui sejarah 

perjalanan hidup Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib serta latar 

belakang internal maupun eksternal yang mempengaruhi perkembangan 

pemikirannya. 

5. Teknik Analisis Data 

Dalam menganalisis data peneliti menggunakan analisis isi dan 

telaah yang bersifat kualitatif. Penggunaan metode dan teknis ini 

berdasarkan kenyataan bahwa data yang dihadapi bersifat deskriptif. 



18 

 

 

 

Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis komparatif 

teks untuk memahami bagaimana Mahmud Yunus dan Muhammad 

Thalib menerjemahkan ayat-ayat moderasi beragama dalam al-Qur’an. 

Kemudian dalam penelitian ini peneliti akan menggunakan metode 

deduktif, yaitu suatu cara berpikir untuk mendapatkan suatu kebenaran 

dari macam-macam pikiran yang bersifat umum, ditarik dari 

kesimpulan yang bersifat khusus. 

 

I. Sistematika Pembahasan 

Dalam penulisan penelitian, dibutuhkan sebuah sistematika 

penulisan agar pembahasan tersusun secara sistematis dan tidak keluar 

dari pokok permasalahan yang diteliti. Untuk itu, penulis menyusun 

sistematika sebagai berikut: 

BAB I: Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah, fokus 

masalah, batasan istilah, rumusan masalah, tujuan penelitian, 

kegunaan penelitian, landasan teori, penelitian terdahulu, 

metode penelitian, dan sistematika pembahasan. 

BAB II: Menjelaskan tentang biografi Mahmud Yunus dan Muhammad 

Thalib yang meliputi latar belakang, sosio historis, pendidikan, 

karya-karya serta corak dan metode penerjemahannya. 

BAB III: Terdiri dari studi umum yang menjelaskan tentang definisi 

moderasi beragama,makna kata wasath dalam al-Qur’an, serta 

urgensi moderasi beragama. 



19 

 

 

 

BAB IV: Hasil penelitian yang berisi tentang terjemahan ayat-ayat 

moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib, serta 

mengkomparasikan hasil dari terjemahan ayat-ayat moderasi 

oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib.  

BAB V: Penutup, terdiri dari kesimpulan dan saran.



20 

 

BAB II 

BIOGRAFI MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB  

SERTA KITAB TERJEMAHANNYA 

 

A. Biografi Mahmud Yunus 

1. Latar Belakang Kehidupan Mahmud Yunus 

Mahmud Yunus merupakan seorang mufassir yang dilahirkan di 

Batusangkar, Sumatera Barat, pada tanggal 30 Ramadan 1316 H atau 10 

Februari 1899 M.26 Ia wafat pada 16 januari 1982. Ayahnya bernama 

Yunus bin Incek dan ibunya bernama Hafsah. Ayahnya adalah seorang 

guru sekaligus imam pada suarau-surau di sekitar rumahnya. Sedangkan 

ibunya bekerja sebagai seorang ahli tenun.27 

Pada umur 7 tahun ia belajar mengaji di surau kakeknya sendiri M. 

Thahir bin M. Ali gelar Engku Gadang, lalu memasuki Sekolah Dasar, 

tapi hanya sampai kelas tiga saja. Lalu memasuki madrasah yang 

dipimpin oleh Syekh H.M. Thaib Umar sampai tahun 1916. Dalam 

kurun waktu empat tahun, ia dapat menyelesaikan kitab seperti Alfiyah, 

Mahalli, dan Jam'u al-Jawami juga sanggup untuk mengajarkan kitab-

kitab tersebut di madrasah asuhan Syekh H.M. Thaib Umar tersebut. 

Kemampuan atas ketekunannya itu mengantarkan Mahmud Yunus 

 
26 Muchlis; Hanafi, TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama, ed. Muhammad 

Fatichuddin Reflita (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2022), 

www.lajnah.kemenag.go.id. 
27 Siti Kusrini, Jejak Pemikiran Pendidikan Ulama Nusantara, (Semarang: CV. Asna 

Pustaka, 2021), hlm. 297 



21 

 

 

 

sebagai pengajar pengganti dari Syekh H.M. Thalib Umar ketika sedang 

sakit dan berhenti mengajar sementara. 

2. Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus 

Pada tahun 1917 ia memulai profesinya sebagai guru di sebuah 

instansi pendidikan bernama Madrasah School.28 Mahmud Yunus 

berhasil memperbaharui sistem kegiatan belajar pada Madrasah School 

dengan cara menambahkan cara belajar menggunakan metode halaqah 

walaupun instansi pendidikan tersebut telah menerapkan sistem 

pengajaran kitab-kitab yang dianggap mutakhir. 

Seluruh kegiatan yang membuat Mahmud Yunus produktif ini 

menjadi motivasi tersendiri bagi Mahmud Yunus untuk melanjutkan 

pembelajarannya ke daerah Mesir. Harapan Mahmud Yunus tersebut 

gagal karena Mahmud Yunus tidak berhasil mendapatkan visa dari 

konsul Inggris. Kegagalan ini tidak membuat seorang Mahmud Yunus 

berkecil hati, ia melakukan kegiatan produktif lainnya seperti menulis 

berbagai macam buku. Salah satu karya Mahmud Yunus yang terkenal 

adalah Tafsir Qur’an Karim yaitu terjemahan al-Qur’an yang ditulis 

sejak kurang lebih 50 tahun.  

Pada tahun 1924-1925 ia melanjutkan pendidikan di Universitas 

Al-Azhar, Kairo, dan berhasil memperoleh gelar Shahadah Alimiyah. 

Kemudian pada tahun 1926-1930 ia sebagai orang Indonesia pertama 

 
28 Zulmardi, Mahmud Yunus dan Pemikirannya dalam Pendidikan, Ta'dib, Vol. 12, No. 

1 (2009): hlm. 14-15. 



22 

 

 

 

yang belajar di Madrasah Darul Ulum Ulya. Mengambil takhassus 

(spesialisasi) tadris sampai memperoleh ijazah Tadris (diploma guru).29 

Selama kurang lebih 6 tahun di Mesir, ia tetap mengingat 

ketertarikannya untuk mendalami ilmu pembaruan Islam di tanah 

asalnya. Dengan ini, ia dapat menjalin komunikasi yang lebih erat 

dengan ideologi Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Hal tersebut 

semakin menguatkan peran Mahmud Yunus dalam membawa pola baru 

dalam penulisan tafsir al-Qur’an di Indonesia modern. 

3. Karir Akademis Mahmud Yunus 

Profesinya sebagai guru sudah mulai sejak masih belajar di 

Batusangkar, yaitu sebagai guru bantu di pesantren. Pada 1931-1932 ia 

menjabat sebagai direktur/guru di Al-Jamiah Islamiyah, Batusangkar; 

tahun 1931-1938 dan tahun 1942-1946 ia menjabat sebagai direktur/guru 

Normal Islam (Kuliah Mu'allimin Islamiyah), Padang; tahun 1948-1949: 

menjadi dosen agama di Akademi Pamongpraja kota Bukittinggi; tahun 

1957-1960 menjadi dekan sekaligus doosen di Akademi Dinas Ilmu 

Agarna (ADIA) Jakarta; 1960-1963 menjadi dekan sekaligus guru besar 

Fakultas Tarbiyah IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta; tahun 1966-1971 

menjadi rektor IAIN Imam Bonjol, Padang. 

Mahmud Yunus juga dikenal sebagai pendiri perkumpulan 

Sumatera Thawalib dan penerbit Majalah Islam Al-Basyir, serta 

mendirikan Persatuan Guru-guru Agama Islam pada tahun 1920. 

 
29 Abdullah Muaz, Khazanah Mufassir Al-Qur’an, (PTIQ: Jakarta Selatan, 2020) hlm. 92  



23 

 

 

 

Menjadi anggota Minangkabau Raad pada tahun 1938-1942. Menjadi 

anggota Cu Sangi Kai pada tahun 1943-1945. Mahmud Yunus berhasil 

memasukkan pendidikan agama Islam di sekolah-sekolah pemerintah, 

anggota Komite Nasional Sumatera Barat pada tahun 1945-1946. 

Pemeriksa Agama pada Jawatan Pengajaran Agama Sumatera Barat pada 

tahun 1945-1946, Menjabat sebagai Kepala Bagian Islam pada Jawatan 

Agama Provinsi Sumatera di Pematang Siantar pada tahun 1946-1949, 

turut serta mendirikan Majlis Islam Tinggi Minangkabau, yang 

kemudian menjadi MIT Sumatera pada tahun 1946, dan menjadi 

Inspektur Agama pada Jawatan Provinsi Sumatera, Bukittinggi tahun 

1947, dan menjadi sekretaris Menteri Agama PDRI tahun 1949. 

Sesudah pengakuan kedaulatan, ia memangku beberapa jabatan di 

Kementerian agama RI, berturut-turut sebagai Pegawai Tinggi pada 

Kementerian Agama di Yogyakarta pada tahun 1950, menjabat sebagai 

kepala Penghubung Pendidikan Agama pada Kementerian Agama di 

Jakarta tahun 1951, dan menjabat sebagai Kepala Lembaga Pendidikan 

Agama pada Jawatan Pendidikan Agama tahun 1952-1956. 

4. Karya-Karya Mahmud Yunus 

Mahmud Yunus memiliki 14 karangan buku di bidang fikih, yaitu 

Al-Fiqhu al-Wadhih, Hukum Perkawinan dalam Islam, Fiqhu al Wadih 

an-Nawawy, Al-Masailu al-Fiqhiyyah 'ala Mazahibu al-Arba'ah, 

Marilah Sembahyang I, Marilah Sembahyang II, Marilah Sembahyang 

III, Marilah Sembahyang IV, Puasa dan Zakat, Haji ke Mekkah, 



24 

 

 

 

Pelajaran Sembahyang untuk Orang Dewasa, Soal Jawab Hukum Islam 

dan Hukum  Waris dalam Islam.30 

Dalam bidang ilmu bahasa Arab, Mahmud Yunus memiliki 15 

karangan buku yaitu: Darusu al-Lughah al-Arabiyyah I, Darusu al-

Lughah al-Arabiyyah II, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah III, 

Mukhadatsah al-Arabiyyah, Metodik Khusus Bahasa Arab, al-

Mukhtaraat li al-Muthala'ah wa al-Mahfuzhaat, Pelajaran Bahasa Arab 

1, Pelajarun Bahasa Arab II, Pelajaran Bahasa Arab III, Pelajaran 

Bahasa Arab IV, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah 'ala Thariqati ala 

Haditsah I, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah ala Thariqati ala Haditsah 

II, Contoh Tulisan Arab, Muthala'ah wa al-Mahfuzhaat, dan Kamus 

Arab Indonesia.31 

Tidak lupa dengan karya nya dalam bidang tafsir, terdapat 15 

karya yaitu Tafsir Qur'an Karim, Kamus Al-Qur'an Juz (1-30), Surat 

Yasin dan Terjemahannya, Kamus Al-Qur'an 1, Kamus Al-Qur'an 2, 

Tafsir Al-Qur'an Karim Juz 11-20, Tafsir Al-Qur'an Karim Juz 21-30, 

Juz 'amma dan Terjemahannya, Muhadharat al-Israiliyyat fii at-Tafsir 

wa al-Hadist, Kesimpulan Isi Al-Qur'an, Alif ba ta wa Juz amma, 

 
30 Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, (Ciputat: Lembaga 

Penelitian UIN Syarif Hidayatullah, 2021), hlm. 60 
31 Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, hlm. 59 



25 

 

 

 

Pelajaran Huruf Al-Qur'an 1973, Tafsir Ayat Akhlak, Tafsir Al-Fatihah 

Tafsir Al-Qur'an Karim Juz 1-10.32 

Adapun dalam bidang akhlak, terdapat sekitar 9, diantaranya 

Beriman dan Budi Pekerti, Akhlak Bahasa Indonesia, Lagu-Lagu Baru 

Pendidikan Agama/Akhlak, Keimanan dan Akhlak IV. Keimanan dan 

Akhlak III, Keimanan dan Akhlak II, Keimanan dan Akhlak 1. Moral 

Pembagunan dalam Islam dan Akhlak. 

Di bidang sejarah, ia juga mempunyai karya buku yaitu, Tarikh 

Islam, Tarikh al-Fiqhu al-Islamy, Sejarah Islam Minang Kabou, Sejarah 

Pendidikan Islam, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia.33 

B. Deskripsi Tafsir Qur’an Karim 

1. Latar Belakang dan Motivasi Penulisan Tafsir Qur’an Karim 

Penulis merasa perlu membedakan antara latar belakang dengan 

motivasi penulisan (sebelum membahas lebih lanjut tentang latar 

belakang penulisan Tafsir Qur'an Karim). Latar belakang adalah suatu 

cara penggambaran alasan terhadap suatu objek yang ingin diteliti,34 

sedangkan motivasi adalah dorongan yang timbul dalam diri seseorang 

(baik secara sadar maupun tidak) untuk melakukan tindakan dalam 

mencapai tujuan tertentu. Maka ketika membahas latar belakang 

penulisan tafsir, hemat penulis, motivasi penulisan menjadi titik awal 

 
32 Faijul Akhyar et al., Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus, Diskursus 

Metodologi Dan Karya-Karya Tafsir Al-Qur’an Generasi Awal Di Indonesia, 2021. 
33 Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, hlm. 57 
34 Nova Oktavia, Sistematika Penulisan Karya Ilmiah, (Yogyakarta: Deepublish, 

2015), hlm. 7 



26 

 

 

 

dari latar belakang penulisan tafsir. Keduanya berbeda namun tetap 

dapat dipadukan. 

Mahmud Yunus menjelaskan bahwa ia mementingkan penerangan 

serta penjelasan terhadap petunjuk-petunjuk yang tertulis pada al-

Qur'an. Tujuannya adalah untuk diamalkan khususnya bagi umat Islam 

dan umumnya bagi umat manusia berdasarkan sifat al-Qur'an sebagai 

petunjuk universal.  

Karya tafsirnya ini merupakan hasil “penyelidikan” yang 

dilakukan secara mendalam oleh dirinya sendiri selama kurang lebih 53 

tahun, sejak ia berusia 20 hingga 73 tahun. Selama ia menyelesaikan 

karyanya, muncul berbagai protes dan reaksi dari berbagai kalangan 

yang menentang kegiatannya dalam menerjemahkan dan menafsirkan al-

Qur’an ke dalam bahasa Indonesia. Banyak yang menganggap bahwa 

hal tersebut langka dan haram dilakukan.35 

Penulisan kitab tafsir ini dimulai pada tahun 1922 M dan berhasil 

diterbitkan untuk juz pertama, kedua, dan ketiga. Selang dua tahun, pada 

1924 M Mahmud Yunus menghentikan penulisan karena ia melanjutkan 

studi ke al-Azhar Kairo, Mesir. Saat belajar di Mesir inilah, Mahmud 

Yunus mengetahui tentang kebolehan menerjemahkan dan menafsirkan 

al-Qur’an ke dalam bahasa asing selain bahasa Arab.  

 
35 Sulaiman Ibrahim, Pendidikan dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus dalam 

Pembaruan Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84. 



27 

 

 

 

Hal ini boleh dilakukan dengan tujuan agar bangsa non-Arab yang 

tidak paham dengan bahasa Arab juga dapat memahami dan 

mempelajarinya. Karenanya, setelah Mahmud Yunus pulang dari Mesir, 

ia pun melanjutkan penulisannya pada tahun 1935 M. Pada saat itu, 

Mahmud Yunus pun berhasil menamai kitab ini dengan “Tafsir Qur’an 

Karim”. Selanjutnya, penafsiran ini diterbitkan satu juz tiap dua bulan. 

Adapun dalam penerjemahan juz tujuh sampai juz 18 dibantu oleh H. M. 

K. Bakry, dan akhirnya pada bulan April 1938 M, 30 juz Al-Qur’an pun 

khatam.36 

Karya tafsir ini sangatlah mulia, dalam artian “menjelaskan 

petunjuk-petunjuk al-Qur’an agar diamalkan oleh kaum muslimin 

khususnya dan umat manusia pada umumnya, sebagai petunjuk 

universal.” Tujuan dari penulisan tafsir ini adalah untuk memberikan 

keterangan dan penjelasan tentang petunjuk-petunjuk al-Qur’an agar 

dapat dimengerti dengan mudah, cepat, dan dapat dipraktikkan oleh 

masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, karya ini juga 

disuguhkan untuk kalangan pelajar dan mahasiswa sebagai bahan praktis 

mempelajari bahasa al-Qur’an dan juga untuk masyarakat umum yang 

ingin mendalami isi al-Qur’an. Dari sini tersirat betapa ia ingin 

menjadikan karyanya ini sebagai tafsir yang bersahaja, praktis, dan 

dapat dipelajari semua orang. 

 
36 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, 72nd ed. (Jakarta: PT. Hidakrya Agung 

Jakarta, 2002).  



28 

 

 

 

2. Metode dan Corak Tafsir Qur’an Karim 

Mahmud Yunus dalam kitab Tafsir Qur’an Karim menggunakan 

corak al-adabi al-ijtima’i dan corak tafsir ilmi.37 Metode yang 

digunakan adalah metode ijmali, metode dalam menulis tafsir al-Qur'an 

hanya menafsirkan pokok-pokok dari kandungan ayat. Dari suatu ayat 

ke ayat lainnya, ada kurang lebih 1 hingga 3 ayat yang ditafsirkan 

(dijelaskan) dalam satu penjelasan. Penafsiran terhadap ayat al-Qur'an 

tersebut dilakukannya dalam bentuk catatan kaki atau footnote. 

Dari segi penafsirannya, Tafsir Qur’an Karim banyak 

menggunakan teknik tahlili, yakni penulis menguraikan makna yang 

dikandung oleh al-Qur’an, ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai 

urutannya di dalam mushaf, uraian tersebut menyangkut berbagai aspek 

yang dikandung ayat yang ditafsirkan seperti pengertian kosa kata, 

konotasi kalimatnya, latar belakang turun ayat, dan pendapat-pendapat 

yang berkenaan dengan tafsir ayat-ayat tersebut, baik yang disampaikan 

oleh nabi, sahabat, para tabi’in maupun ahli tafsir lainnya.38 

Tafsir ini secara umum dapat dikatakan banyak mengambil metode 

tahlili, namun di beberapa tempat ayat-ayat al-Qur’an juga ditafsirkan 

secara global. Artinya tidak seluruh ayat yang dijelaskan secara tahlili, 

ada beberapa ayat yang dijelaskan tidak dengan mengutip asbab al-

 
37 Muhammad Dalip, “Melacak Metodologi Penafsiran Mahmud Yunus dalam Kitab 

Tafsir ‘Quran Karim’,” Tafsere, Vol. 8, No. 1 (2020). 
38 Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur’an, cet. Ke-1, (Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar, 1998), hlm. 31. 



29 

 

 

 

nuzul-nya. Itulah sebabnya di dalam kitab ini bisa ditemukan satu 

sampai tiga ayat yang dijelaskan secara tahlili, tetapi ayat selanjutnya 

tidak dijelaskan atau ditafsirkan sama sekali. Jadi, metode tahlili dari 

kitab karya Mahmud Yunus ini ialah dengan menjelaskan ayat per ayat 

yang masih dalam satu bahasan, kemudian melangkah pada rumpun ayat 

dengan bahasan yang lain. 

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tafsir Qur’an Karim  

Termasuk perpaduan antara tafsir bi al-ma’tsur dan bi al-ra’yi. 

Dalam bentuk bil ma’tsur Mahmud Yunus seringkali menafsirkan satu 

ayat dengan ayat lain pada surah yang berbeda. Untuk bentuk bi al-ra’yi, 

Mahmud Yunus merasionalisasikan ayat-ayat pada al-Qur'an, yaitu 

dengan memadukan antara ayat serta pesan yang terkandung di dalam 

al-Qur'an dengan penguraian penjelasan (tafsiran) yang bersifat 

akademik dan rasional. Proses rasionalisasi tersebut juga dilakukan 

tanpa mengurangi penggunaan argumentasi secara tradisional.39 

Adapun beberapa sumber penafsiran oleh Mahmud Yunus dalam 

menulis tafsirnya, diantaraya adalah, Tafsir Ibnu Katsir juz 1 halaman 3, 

Tafsir Al-Qasimy juz 1 halaman 7, Tafsir Al-Thabary juz 1 halaman 42, 

Fajrul Islam juz 1 halaman 199, Zuhurul Islam juz 2 halaman 40-43 dan 

juz 3 halaman 37, Berdasarkan beberapa sumber yang digunakan 

Mahmud Yunus sebagai referensi dalam penulisan tafsirnya, dapat 

 
39 M. Anwar Syarifuddin dan Jauhar Azizi, “Mahmud Yunus: Pelopor Pola Baru,” 

Thematic Presentations in Indonesian Qur’anic Commentaries, MDPI, Vol. 13, No. 140 

(2022), hlm. 329-331 



30 

 

 

 

disimpulkan bahwa ia menggunakan tujuh sumber tafsir, diantaranya 

adalah: 

Pertama, tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an dilakukan dengan cara 

menafsirkan satu ayat menggunakan ayat lain sehingga saling 

menjelaskan. Misalnya dalam penafsiran surah al-Anfäl ayat 21 yang 

menjelaskan tentang keadaan orang-orang muslim, yakni mereka 

mendengar tetapi sebenarnya tidak mendengar, sebab itu mereka ditimpa 

bermacam-macam cobaan. Kemudian ayat ini ditafsirkan dengan al-

Anfäl ayat 25: "Takutlah kamu akan cobaan yang tidak menimpa orang-

orang yang berdosa saja, tetapi menimpa kamu semuanya."40 

Kedua, penafsiran dilakukan menggunakan hadis yang shahih dan 

tidak mengacu pada hadis dhaif atau maudhu'. Contohnya dalam 

penafsiran Mahmud Yunus pada surah at-Taubah ayat 31 tentang 

mengangkat 'alim ulama dan pendetanya menjadi Tuhan, dalam 

penafsiran ayat ini Mahmud Yunus menafsirkan dengan hadis Nabi 

Muhammad SAW yang berbunyi: "Bahwa umatku nanti akan mengikuti 

umat-umat yang dahulu kala (Yahudi dan Nasrani). Yang demikian itu 

karena pada masa sekarang, telah banyak orang yang mengangkat 'alim 

ulamanya menjadi Tuhan. Diantara mereka ada yang tunduk dan 

mengikuti saja kepada gurunya tentang hukum suatu perkara, sedang 

hukum itu berlawanan dengan al-Qur'an dan hadis Nabi.41 

 
40 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 49 
41 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 266 



31 

 

 

 

Ketiga, Penafsiran dilakukan dengan menggunakan perkataan 

sahabat untuk menjelaskan sebab-sebab turunnya ayat al-Quran. Salah 

satu contohnya terdapat pada penafsiran surah an-Nisa ayat 71 mengenai 

cara menghadapi musuh dalam perang. Dalam penjelasannya, Mahmud 

Yunus mengutip perkataan Abu Bakar yang berkata, "Perangilah 

musuhmu dengan senjata yang serupa dengan yang mereka gunakan 

untuk memerangimu, pedang lawan pedang, lembing lawan lembing.42 

Keempat, tafsir dengan perkataan tabiin, apabila mereka 

melakukan ijma’ pada suatu tafsir. Contohnya pada penafsiran surah al-

A'raf ayat 32-33 tentang tidak diharamkannya perhiasan dan makanan 

yang lezat oleh Allah, karena Allah hanya mengharamkan sesuatu yang 

keji. Mahmud Yunus mengaitkan penafsirannya dengan perkataan Yahya 

bin Jabir, yaitu "Telah sampai kepadaku bahwa sebagian yang keji, yang 

dilarang Allah dalam kitab-Nya, adalah mengawini laki-laki akan 

seorang perempuan, apabila perempuan itu melahirkan anak, lalu 

ditalaknya tanpa ada sebab.43 

Kelima, tafsir dengan umum bahasa Arab bagi ahli ilmu Lughah 

Arabiyah. Keenam, tafsir dengan ijtihad bagi ahli ijtihad. Ketujuh, tafsir 

dengan tafsir ’akli bagi Mu’tazilah 

 

 

 
42 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 121 
43 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 214 



32 

 

 

 

4. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim 

Cara Mahmud Yunus dalam menafsirkan ayat al-Qur'an yaitu 

dengan menyajikannya ayat demi ayat serta surah demi surah sesuai 

dengan urutan mushaf utsmani seperti apa yang dilakukan mufasir pada 

periode klasik Islam. Mahmud Yunus meletakkan teks al-Qur'an pada 

sisi kanan halaman dan terjemahannya pada sisi kiri halaman dengan 

menggunakan aksara Latin. Tidak semua ayat diberi penafsiran namun 

sudah pasti seluruh ayat diterjemahkannya menggunakan aksara Latin. 

Tafsir Qur'an Karim, dimulai dengan pengantar dari penulis, saat 

membuka kitab tafsir ini lebih lanjut maka pembaca akan menemukan 

penjelasan yang dimulai dengan menyebutkan nama surah dan 

penerjemahan dari setiap ayat, sedangkan tafsir diletakkan dibagian 

bawah. Penafsiran terhadap ayat al-Qur'an pada Tafsir Qur'an Karim 

disajikan pada bagian bawah dari teks al-Qur'an dan terjemahanınya 

dengan bentuk seperti catatan kaki atau footnote dengan isinya yang 

tidak pernah melebihi dari setengah halaman.44 

Setelah Mahmud Yunus menyelesaikan penafsiran QS. al-Näs, 

dilakukan penambahan indeks terhadap substansi dari ayat-ayat al-

Qur'an. Penambahan ini dilakukannya hingga sebanyak 28 halaman dan 

pada halaman XXVI ada penjelasan ralat secara teknis terhadap 

tafsirannya. Halaman XXVII hingga XXVIII diisi dengan daftar isi 

surat-surat al-Qur'an sesuai dengan urutan alfabet. Kesimpulan isi 

 
44 Mahmud Yunus, ”Tafsir Qur’an Karim” 



33 

 

 

 

daripada al-Qur'an menjadi bagian baru penulisannya diberikan setelah 

penambahan indeks yang diawali dari halaman III hingga XXXII beserta 

daftar isinya pada halaman XXXIII. Pada lembar paling akhir, Mahmud 

Yunus menyebutkan karya-karyanya yang menggunakan bahasa 

Indonesia sebanyak 37 buah dan menjelaskan ada 27 buah buku lainnya 

yang menggunakan bahasa Arab. 

C. Biografi Muhammad Thalib 

1. Latar Belakang Kehidupan dan Riwayat Pendidikan Muhammad Thalib 

Nama lengkapnya Muhammad ibn Abdullah ibn Thalib al-

Hamdani al-Yamani. Muhammad Thalib lahir di Desa Banjaran 

Kabupaten Gresik Jawa Timur pada 30 November 1948. Muhammad 

Thalib tumbuh dan berkembang di lingkungan pesantren Nahdlatul 

Ulama. Ayahnya bernama Abdullah bin Thalib al-Hamdani al-Yamani. 

Dengan demikian, secara garis keturunan nama lengkap Thalib adalah 

Muhammad bin Abdullah bin Thalib al-Hamdani al-Yamani.  

Tahun 1954, sebagai anak dari seorang pedagang Thalib kecil 

berkesempatan menempuh pendidikan dasar di Sekolah Rakyat  Negeri 

(SRN) Karangandong. Sejak kecil Thalib dikenal sebagai pribadi yang 

tempramental. Hal itu ditegaskan oleh kisah yang menyebutkan bahwa 

saat duduk di kelas tiga, ia pernah melempar gurunya yang bernama 

Soeparno dengan batu hingga berdarah dan terjatuh dari sepeda ontel. 

Bahkan insiden itu sampai menggiring Soeparno dimutasi ke sekolah 

lain. 



34 

 

 

 

Pada tahun 1954, ia menempuh pendidikan dasar di Sekolah 

Rakyat Negeri di Karangandong. Menginjak usia remaja, tepatnya tahun 

1962 Thalib melanjutkan jenjang pendidikannya di salah satu pesantren 

di Bangil, Pasuruan.45 Pesantren ini berlatar corak keberagamaan Ormas 

Persatuan Islam (Persis).  

Pada 1967, ia mampu menyelesaikan semua tingkatan kelas di 

pesantren tersebut. Tamat dari pesantren, Thalib dewasa tidak langsung 

kembali ke kampung halaman. Ia diberi mandat untuk mengajar di 

almamaternya, dan berharap dapat melanjutkan jenjang pendidikannya 

di Timur Tengah mengikuti jejak seniornya, seperti Muhammad Hamidi 

yang lebih dahulu mendapat rekomendasi Dewan Dakwah Islamiyah 

Indonesia (DDII) untuk belajar di Madinah (1967-1971).46 

Muhammad Thalib dikenal sebagai guru muda yang kritis, penuh 

ambisi, dan sulit diatur selama mengajar di Pesantren Persis Bangil. 

Walaupun begitu, ia merupakan murid istimewa dari Abdul Qadir 

Hassan, pengasuh pesantren setempat.47 Pada Februari 1971 akhirnya 

Thalib mendapatkan rekomendasi dari Pimpinan DDII Daerah Jawa 

Timur, Shaleh Bayasyut, untuk melanjutkan pendidikan di Madinah. 

Setelah mendapatkan rekomendasi dan surat pengantar dari pimpinan 

 
45 Anwar Kurniawan dan Ahmad Aminuddin, “Muhammad Thalib, Majelis Mujahidin 

Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam Di Indonesia,” Teosofi: Jurnal Tasawuf 

Dan Pemikiran Islam 11, no. 1 (2019), hlm.1–14.  
46 M. Thalib, “Mengenal Amir Mujahidin Ke-2: Risalah Mujahidin”, Ed. 22, 2008, hlm. 

51 
47 Muhammad Thalib, Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan dan Penghinaanya terhadap 

Islam (Yogyakarta: Pusat Studi Islam An-Nabawy dan Penerbit El-Qossam, 2007), hlm. 247. 



35 

 

 

 

Pesantren, Thalib menemui pimpinan pusat DDII, Muhammad Natsir di 

Jakarta. 

Tidak sesuai harapan, meski Thalib telah mengutarakan maksud 

dan tujuan kedatangannya, namun Natsir tidak membuka amplop surat 

yang dibawa oleh Thalib. Natsir menawarkan kepada Thalib supaya 

bersedia membantunya mengurus DDII. Namun Thalib menolak dengan 

tetap bersikukuh untuk diberi kesempatan belajar di Madinah. 

Menanggapi ambisi Thalib, Natsir memberi nasihat dengan analogi, fā‘il 

di Indonesia itu marfū‘, apakah kalau di Madinah fā‘il tidak marfū‘?. 

Maksudnya, belajar tidak perlu jauh-jauh di Arab, tetap bisa didapatkan 

di Indonesia. 

Merasa tidak puas dengan hasil pertemuannya dengan Muhammad 

Natsir, Thalib pun pulang kampung ke Gresik dan kemudian 

melanjutkan pendidikannya ke jenjang perguruan tinggi di Fakultas 

Syariah Universitas Islam Indonesia (UII) Yogyakarta.48 

Sebagai intelektual muda, Thalib telah banyak menulis buku 

keagamaan selama masa kuliahnya. Selain itu, dialektikanya dengan 

beragam watak dan “mazhab” pemikiran mahasiswa lain di Yogyakarta 

semakin memotivasinya untuk banyak menorehkan pemikiran-

pemikirannya dalam bentuk sejumlah artikel, bahkan buku bertemakan 

 
48 Ibid, hlm. 51 



36 

 

 

 

politik dan sistem kenegaraan yang sejalan dengan watak ideologi 

Thalib.49 

Di sela-sela aktivitasnya sebagai penulis, ia juga banyak 

memperdalam beragam bidang yang berkaitan dengan keislaman. Selain 

itu, Thalib juga sempat tergabung, bahkan menjadi aktivis dari salah satu 

organisasi mahasiswa Himpunan Mahasiswa Indonesia (HMI).50 

Pengembaraan intelektual Thalib di perguruan tinggi diakhiri pada tahun 

1978 dengan mengantongi gelar Doktorandus (Drs). 

2. Karir Akademis Muhammad Thalib 

Setelah menyelesaikan pendidikannya, Thalib menjadi staf 

pengajar di Fakultas Syariah dan Tarbiyah UII Yogyakarta. Selain itu, ia 

juga menjadi asisten Guru Besar, Kahar Mudzakir, di almamater yang 

sama. Pergumulan dengan Kahar Mudzakir, memberi Thalib banyak 

kesempatan untuk belajar ilmu politik dan tata negara secara non-

formal.51 Di tengah kesibukan yang demikian, Thalib tetap konsisten 

menulis artikel maupun buku serta menerjemahkan karya-karya 

berbahasa Arab, seperti Fiqh al-Sunnah dan Tafsir al-Marāghī.52 

Pada tahun 1989, Thalib diangkat sebagai Anggota Tidak Tetap 

Rabitah A’lam Islami yang bermarkas di Makkah. Thalib juga aktif 

menulis tafsir al-Qur’ān untuk mengisi rubrik “Khazanah Islam/Qur’an 

 
49 Ibid, hlm. 51-52 
50 Ibid, hlm. 52-53 
51 Ibid, hlm. 54 
52 Yahya, Mohamad. “Analisis Genetik-Objektif atas al-Qur’an al-Karim: Tarjamah 

Tafsiriyah Karya Muhammad Thalib”. Tesis--UIN Sunan Kalijaga, 2012, hlm. 114 



37 

 

 

 

Sunnah” dalam majalah Risalah Mujahidin yang selaras dengan 

semangat MMI. 

Persinggungan Thalib dengan wacana penafsiran sebenarnya telah 

akrab, terhitung sejak ia berguru pada Mukhtar Yahya, Guru Besar UIN 

Sunan Kalijaga Yogyakarta. Selain itu, interaksi Thalib dengan praktik 

penafsiran Qur’ān juga dapat dilihat dari sejumlah upaya alih bahasa 

produk tafsir klasik ke bahasa Indonesia sebagaimana yang telah dibahas 

di awal. Menurut Yahya, puncak dari capaian Thalib dalam 

pergumulannya dengan dunia penafsiran al-Qur’ān adalah 

diterbitkannya Al-Qur’an al-Karim: Tarjamah Tafsiriyah, Memahami 

Makna al-Qur’an Lebih Mudah dan Cepat yang menjadi kebanggaan 

para pengikutnya.53 

Sekitar 500 makalah dan 240 buku yang pernah ditulisnya, dan 

semuanya menyangkut persoalan umat dalam keseharian. Mayoritas 

buku yang ditulis oleh Muhammad Thalib adalah tentang keluarga dan 

ibadah praktis. Selain itu, Muhammad Thalib juga aktif menerjemahkan 

sejumlah kitab, di antaranya Fiqh al-Sunnah, Tafsir al-Maragi, dan 

beberapa karya Yusuf Musa seperti Islam dan Negara, Qur’an dan 

Filsafat. Pengalaman Muhammad Thalib lainnya adalah pernah 

menyusun kurikulum bahasa Arab untuk MI dan MTs tahun 1979-1985 

 
53 Ibid, hlm. 134 



38 

 

 

 

yang ditetapkan sebagai kurikulum nasional oleh Departemen Agama 

RI.54 

Secara keorganisasian, Muhammad Thalib merupakan pemimpin 

Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) periode 2008-2013. Organisasi ini 

didirikan melalui Kongres Mujahidin I di Yogyakarta, Senin, 7 Jumadil 

Ula 1421 H/7 Agustus 2000 M. Peserta yang hadir saat deklarasi 

tersebut sekitar 1.800 peserta, datang dari 24 perwakilan di segenap 

pelosok tanah air dan utusan luar negeri. Kongres tersebut telah 

melahirkan “Piagam Jogjakarta” (Sahifah Jogjakarta) dan merupakan 

tonggak berdirinya Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), sebuah institusi 

aliansi (tansiq ummah bagi penegakan Syariah Islam di Indonesia), 

sebagai langkah awal penegakan Syariat Islam di seluruh dunia.  

Kongres yang berpusat di Yogyakarta ini mengamanatkan kepada 

32 tokoh Islam Indonesia yang tercatat sebagai Ahlul Halli Wal ‘Aqdi 

(AHWA) untuk meneruskan misi penegakan syariat Islam melalui 

wadah Majelis Mujahidin. Tujuan berdirinya organisasi ini yaitu untuk 

menyatukan segenap potensi dan kekuatan kaum Muslimin dan untuk 

bersama-sama berjuang menegakkan syariat Islam dalam segenap aspek 

kehidupan, sehingga menjadi rujukan tunggal bagi sistem pemerintahan 

dan kebijakan kenegaraan secara nasional maupun internasional.  

 
54 Syahrullah, "Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan 

Distorsi", Journal of Qur'an and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, 2013, hlm. 44 

 



39 

 

 

 

Visi dari MMI ini sendiri adalah tegaknya syariat Islam dalam 

kehidupan umat Islam. Adapun misinya yaitu berjuang dalam penegakan 

syariat Islam secara menyeluruh (kaffah) yang dijabarkan dengan dua 

cara yaitu, pengamalan Syariat Islam harus dilakukan secara bersih dan 

benar dan Syariat Islam harus ditegakkan secara menyeluruh. 

Untuk mengimplementasikannya, MMI mencanangkan lima 

ikhtiar: melakukan penggalian, penelitian, perumusan dan sosialisasi 

khazanah pemikiran hukum Islam yang berkembang; melakukan 

pemantauan dan respons kritis antisipatif atas dinamika sosial politik 

yang berkembang di Indonesia dan di dunia internasional; mendorong 

kesiapan umat agar dapat menjalankan Syariat Islam secara efektif; 

menciptakan kondisi yang kondusif bagi penerapan Syariat Islam secara 

damai, yaitu segenap komponen bangsa yang berlainan agama dapat 

memahami dan merespons secara proporsional maksud dan tujuan umat 

Islam; memobilisasi dukungan moral maupun material dari segenap 

elemen dunia Islam baik di tingkat nasional, regional maupun 

internasional demi kepentingan penegakan Syariat Islam.55 

3. Karya-Karya Muhammad Tahalib 

Kebebasan berpendapat yang dimulai pada era reformasi di 

Indonesia menyebabkan ormas-ormas yang menyuarakan ideologi 

pemikiran kelompoknya ke depan publik mulai bermunculan. Baik 

 
55 Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan 

Distorsi, hlm.45 



40 

 

 

 

ideologi tersebut mendukung misi pemerintah, seperti Gusdurian yang 

sangat menjunjung tinggi pluralisme, dan ideologi yang secara jelas atau 

samar bertentangan dengan ideologi negara, seperti HTI, PKS, MMI, dan 

FPI dan lainnya yang membawa agenda ideologis masing-masing untuk 

mengusung Islam ke dalam struktur Negara menggantikan Pancasila 

sebagai landasan filosofis negara.56 Atas dasar kebebasan berpendapat 

inilah Muhammad Thalib muncul ke permukaan untuk menyuarakan 

pendapat-pendapatnya dengan cara mengkritik pemerintah ketika 

dianggap tidak sesuai dengan pemahamannya.  

Selain itu Muhammad Thalib memiliki komitmen yang sangat 

tinggi terhadap upaya penegakan syariat Islam di Indonesia. Untuk 

menyuarakan pendapatnya, salah satu media yang digunakan adalah 

melalui tulisan. Muhammad Thalib termasuk orang yang produktif dalam 

menulis. Banyak karya tulisan yang lahir dari tangannya, seperti Melacak 

Kekafiran Berpikir, Doktrin Zionis dan Ideologi Pancasila, Koreksi 

Tarjamah Harfiyah Al-Qur`an Kemenag RI dan lain sebagainya. Namun 

kiranya di sini perlu dibedakan tulisan Muhammad Thalib pada era Orde 

Baru dan pasca Orde Baru dari segi konten. Buku-buku yang ditulis 

Muhammad Thalib pada era Orde Baru mayoritas membahas 

permasalahan rumah tangga, ibadah dan akhlak. Sedangkan buku-buku 

yang ditulis pasca Orde Baru mayoritas membahas tentang isu-isu 

 
56 Masdar Hilmy, Teologi perlawanan: Islamisme dan Diskursus Demokrasi di 

Indonesia Pasca Orde Baru, (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2009), hlm. 15 



41 

 

 

 

perbedaan ideologi dan aqidah, seperti Melacak Kekafiran Berpikir, 

Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan Dalam Penghinaan Terhadap Islam, 

Doktrin Zionis dan Ideologi Pancasila.57 

Muhammad Thalib juga menulis kritikan terhadap pemerintah 

melalui aksi nyata dengan membuat koreksi terjemah Kemenag yang 

diberi nama “Koreksi Tarjamah Harfiyah Al-Qur`an Kemenag RI”. Dia 

juga membuat terjemah bandingan yang berjudul “Al-Qur`anul Karim 

Tarjamah Tafsiriyah Memahami Makna Al-Qur`an Lebih Mudah, Cepat 

dan Tepat. Terjemah tafsiriyah karya Muhammad Thalib ini menurut 

Munirul Ikhwan adalah terjemahan yang merepresentasikan ideologi 

MMI dan Muhammad Thalib sendiri.58 Sejalan dengan pemikiran 

tersebut, Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) yang dipimpinnya 

merupakan organisasi yang aktif menyuarakan pentingnya pelaksanaan 

syariat Islam di semua aspek kehidupan, baik dalam masyarakat umum 

maupun dalam kebijakan institusi pemerintahan. Seruan yang 

disampaikan MMI tidak hanya bersifat internal, tetapi juga ditujukan 

kepada negara agar lebih berpijak pada nilai-nilai syariat Islam sebagai 

landasan moral dan hukum dalam mengatur kehidupan berbangsa.  

 

 

 
57 Achmad Fuaddin, “Misi Islamisme Dalam Terjemah Tafsiriyah Muhammad Thalib,” 

AL ITQAN: Jurnal Studi Al-Qur’an 7, no. 1 (2021): hlm. 67–90  
58 Munirul Ikhwan, “Fī Taḥaddī Al-Dawlah: Al-Tarjamah Al-Tafsīriyyah Fī Muwäjahah 

Al- Khiṭäb Al-Dīnī Al-Rasmī Li Al-Dawlah Al-Indunīsiyyah,” Journal of Qur’anic Studies 17, 

no. 3 (2015), hlm. 121–57 



42 

 

 

 

D. Deskripsi Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah 

1. Latar Belakang Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah 

Pertama, untuk menegaskan tidak bolehnya menerjemahkan al-

Qur’an secara harfiyah. Dasar argumentasinya adalah fatwa sejumlah 

organisasi ulama ternama dunia maupun perorangan yang masyhur di 

kalangan umat Islam yang mengharamkan terjemahan al-Qur’an secara 

harfiyah. Di antara fatwa tersebut adalah Fatwa Ulama Jami’ah al-Azhar 

Mesir tahun 1936 yang diperbarui tahun 1960 serta fatwa Dewan Fatwa 

Kerajaan Arab Saudi No. 63947 tanggal 19 Jumadil Ula 1426 H/26 Juni 

2005 M. Fatwa senada lainnya yang dijadikan dasar argumentasinya 

adalah Dewan Ulama Universitas Rabat Maroko, Jami’ah Jordania, 

Jami’ah Palestina, Muhammad Husein al-Dzahabi, dan ‘Ali al-Sabuni. 

Semuanya sepakat bahwa terjemahan al-Qur’an yang dibenarkan adalah 

tarjamah tafsiriyyah, sedangkan tarjamah harfiyyah terlarang atau tidak 

sah. 

Kontroversi mengenai tarjamah harfiyah ini dijadikan basis 

argumentasi yang kuat oleh Muhammad Thalib untuk melancarkan upaya 

korektif terhadap Al-Qur’an dan Terjemahnya versi Kemenag RI yang 

dinilainya menggunakan tarjamah harfiyah dalam menjelaskan maksud 

ayat al-Qur’an.59 Kedua, sebagai bantahan terhadap wacana keliru yang 

menyatakan bahwa al-Qur’an mengandung unsur-unsur kekerasan dan 

 
59 Syahrullah, “Terjemah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan 

Distorsi”, hlm. 498 



43 

 

 

 

kebencian terhadap non-muslim. Bahkan, revisi al-Qur’an dan 

terjemahnya yang diterbitkan Kemenag RI dipandang sebagai “upaya 

deradikalisasi al-Qur’an secara sistematis. 

Berdasarkan telaah syar’iyah yang dilakukan oleh MMI, dibuktikan 

bahwa secara prinsipil maupun substansial, bukan teks ayat al-Qur’an 

yang memicu radikalisme melainkan terjemah al-Qur’an yang dilakukan 

oleh Kemenag RI yang dianggapnya bermasalah, sehingga dipandang 

perlu mengoreksinya untuk kemaslahatan umat dan demi menjaga 

kemurnian al-Qur’an. Upaya Muhammad Thalib ini terbilang serius 

karena dilakukan dalam kurun waktu yang terbilang lama, yaitu selama 

10 tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan 

Kemenag RI. 

Kedua hal tersebut adalah motivasi atau latar belakang penulisan 

dan penerbitan Tarjamah Tafsiriyah yang kemudian menjadi alasan untuk 

mengoreksi kekeliruan/kesalahan terjemahan yang terdapat dalam Al-

Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI yang sejak 1965 telah 

mengalami revisi secara bertahap mulai tahun 1989, 1998, 2002, hingga 

2010.  

Dasar pemikiran penerbitan tarjamah tafsiriyyah al-Qur’an ini 

adalah bahwa perbedaan pemahaman teks al-Qur’an tidak selalu timbul 

dari perbedaan sudut pandang. Jika penerjemah tidak ingin pembacanya 

salah memahami terjemah tekstual, maka penerjemah harus memberikan 

pedoman memahami terjemah secara benar. Pembaca yang hanya mampu 



44 

 

 

 

memahami al-Qur’an melalui terjemahan, sehingga kesalahan terjemah 

berdampak pada salah memahami teks al-Qur’an.60 Terjemah harfiyah al-

Qur’an yang dilakukan oleh Kemenag RI dianggapnya sebagai tindakan 

mengubah ayat al-Qur’an dari maksud sebenarnya yang dapat 

menyesatkan.61 

Berdasarkan motivasi penulisan karya ini, diperoleh informasi 

bahwa pembaca yang menjadi sasarannya adalah kalangan masyarakat 

Muslim pada umumnya (golongan awam). Namun, tidak menutup 

kemungkinan bagi kalangan akademisi yang menggeluti kajian tafsir al-

Qur’an dapat membacanya. Pada mulanya, ide untuk mengoreksi Al-

Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI muncul sejak tahun 1980-

an. Hanya saja, proses pengerjaannya secara intensif baru terhitung sejak 

tahun 2000 hingga 2001.  

Buku Koreksi Tarjamah Harfiyah al-Qur’an Kemenag RI 

merupakan langkah awal dari MMI untuk mengoreksi kesalahan 

terjemahan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI. Hasil 

penelitian Muhammad Thalib menemukan banyak kesalahan terjemahan 

dalam karya terjemah Kemenag RI tersebut. Langkah selanjutnya adalah 

penerbitan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah: Memahami Makna 

 
60 M. Thalib, Koreksi Tarjamah Al-Qur’an Kemenag RI, hlm. 10 
61 Ibid, hlm. 49 



45 

 

 

 

al-Qur’an Lebih Mudah dan Cepat yang penerbitannya bersamaan yaitu 

Muharram 1433 H/November 2011 M.62 

Uraian di atas menginformasikan dengan jelas bahwa motivasi 

utama penerjemahan karya tarjamah tafsiriyah ini adalah untuk 

mengoreksi terjemahan al-Qur’an versi Kemenag RI. Terjemahan 

Kemenag RI tersebut terbit pertama kali tahun 1965 di masa KH. 

Syaifuddin Zuhri sebagai Menteri Agama RI dan telah mengalami revisi 

sebanyak empat kali hingga saat ini. Adapun parameter koreksiannya 

terhadap kesalahan terjemahan al-Qur’an versi Kemenag RI 

dikelompokkan berdasarkan kaidah salaf, kaidah logika, struktur bahasa, 

makna ayat yang tidak jelas, dan makna ayat yang keliru. 

2. Metode dan Corak Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah 

Karya Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan 

Mushaf Utsmani, mulai dari QS. al-Fatihah [1] hingga QS. an-Nas [114]. 

Metode penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan 

Kemenag RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf 

al-Qur’an ‘Usmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan, dan 

bawahnya. Perbedaannya adalah karya Muhammad Thalib ini tidak 

menggunakan catatan kaki (footnote) sama sekali, sebagaimana yang 

banyak dijumpai dalam karya terjemah terbitan Kemenag RI. Karena 

 
62 Ibid, hlm. 50 



46 

 

 

 

terbilang ringkas dan padat, karya terjemahan ini hanya terdiri 1 

volume.63 

Dalam uraian sebelum terjemahan QS. al-Fatihah [2], dipaparkan 

pedoman tarjamah tafsiriyah al-Qur’an yang mencakup pengertian 

tarjamah al-Qur’an, perbedaan tafsir dengan tarjamah tafsiriyah, 

perbedaan tarjamah yang memunculkan perbedaan pemahaman, pola 

kalimat bahasa Arab dan bahasa Indonesia, istilah-istilah baku dalam al-

Qur’an, karakteristik dan misi al-Qur’an, hukum tarjamah al-Qur’an, dan 

kitab rujukan yang digunakan.  

Sebagai paparan pengantar tambahan lainnya adalah uraian terkait 

‘ulum al-Qur’an seperti sejarah turunnya al-Qur’an, ayat pertama dan 

terakhir yang diturunkan, pembagian al-Qur’an, cara al-Qur’an turun, 

pengumpulan al-Qur’an, ringkasan tentang al-Qur’an, serta asbab al-

nuzul. Uraian ringkas tentang sejarah Nabi Muhammad SAW juga turut 

dipaparkan yang mencakup kelahiran dan muda pernikahannya, keluarga 

Nabi Muhammad SAW., masa dan pengangkatannya menjadi seorang 

rasul, dakwahnya, intimidasi kaum Quraisy, hijrah ke Madinah, serta 

peperangan di zaman Nabi Muhammad SAW. Untuk melengkapi 

perspektif pembaca, diuraikan juga tentang metode memahami Islam 

berikut kelebihan dan kelemahannya yang mencakup metode asasi, 

‘amali, tarikhi, ‘ulum al-Islam, muqaranah, taqlid, bathini, dan shamil-

 
63 Syahrullah, “Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi Dan 

Distorsi.” hlm.46 



47 

 

 

 

mutakamil. Selain itu, pembaca akan terbantu dalam pencarian judul 

yang hendak dicari terjemahannya karena dilengkapi dengan daftar judul 

dengan berdasarkan pembagian juz mushaf al-Qur’an.64 

Setiap penerjemahan, dimulai dengan nama surah ditampilkan dan 

disebutkan artinya seperti al-Fatihah (Pembuka), al-Baqarah (Sapi 

Betina), al-A’raf (Bukit antara Surga dan Neraka), kecuali surah tertentu 

tidak dituliskan terjemahannya seperti Qaf dan Yasin. Status setiap surah 

berupa makkiyyah atau madaniyyah juga disebutkan setelah penyebutan 

nama surah, berikut jumlah ayatnya. Awal surah yang terdiri dari huruf 

muqatta‘ah hanya diterjemahkan sesuai huruf yang ada, semisal alif lam 

miim (QS. al-Baqarah), alif lam miim shaad (QS. al-A‘raf), qaaf (QS. 

Qaf). Adapun di bagian akhir karya terjemahan ini dicantumkan indeks 

tematik al-Qur’an. Indeks ini sangat membantu dalam pengelompokan 

pembahasan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan topik tertentu.65 

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tarjamah Tafsiriyah  

Karya ini menggunakan metode terjemah dalam menjelaskan 

maksud dari ayat al-Qur’an, ayat per ayat. Secara leksikal, term tarjamah 

mengandung empat macam pengertian: a) menyampaikan ungkapan 

kepada yang belum menerimanya; b) menjelaskan ungkapan sesuai 

dengan bahasa asalnya; c) menjelaskan ungkapan dengan bahasa yang 

 
64 Muhammad Thalib, Al-Qur’anul Karim : Terjamah Tafsiriyah, ed. Tim MU-Media, 

1st ed. (Surakarta: CV. Qolam Mas, 2012). Hlm. xiv 
65 Syahrullah, “Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi Dan 

Distorsi, hlm. 47  



48 

 

 

 

bukan bahasa asal ungkapan tersebut; d) mengalihkan ungkapan dari 

suatu bahasa ke bahasa lain. Adapun secara terminologis, term tarjamah 

diartikan sebagai mengungkapkan makna dari sebuah ungkapan dari 

bahasa pertama ke bahasa kedua (lain) dengan tetap berpedoman pada 

seluruh arti dan maksud bahasa aslinya.66  

Pengertian term tarjamah mengandung sejumlah aspek, baik proses 

penerjemahan maupun teks yang diterjemahkan. Proses penerjemahan 

(process of translation) antara dua bahasa yang berbeda adalah upaya 

penerjemah untuk mengalihkan teks asli atau sumber (source text) ke 

bahasa lain (target text). Meminjam kategori terjemahan Roman 

Jakobson, pengertian terjemahan ini masuk dalam kategori interlingual 

translation.67 

Dari makna terminologis tersebut terdapat dua jenis penerjemahan, 

yaitu harfiyyah dan tafsiriyyah. Yang pertama disebut juga sebagai 

tarjamah lafziyyah atau musawiyyah, yaitu mengikuti tata urutan dan 

redaksional bahasa aslinya; sedangkan yang terakhir disebut juga 

sebagai tarjamah ma‘nawiyyah, yaitu terfokus pada pengalihan makna 

dari bahasa asli ke bahasa lain tanpa terikat dengan tata redaksional 

 
66 al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar al-Hadith, 2001), vol. II, 

93 
67 Roman Jakobson memaknai terjemahan ke dalam tiga kategori: 1) intralingual 

translation, yaitu upaya penerjemahan makna dengan lafal yang berbeda dalam bahasa yang sama; 

2) interlingual translation, yaitu upaya penerjemahan teks kebahasaan dengan bahasa yang 

berbeda; 3) intersemiotic translation/transmutation. Muhammad ‘Inani, Naz’ariyah al-Tarjamah al-

Hadithah. hlm. 6 



49 

 

 

 

bahasa.68 Menurut Thalib, sesuai dengan judulnya, metode terjemah 

yang digunakan dalam karya ini adalah tarjamah tafsiriyyah, yaitu 

pengalihan kalimat/kata dari bahasa pertama kepada kesamaan 

makna/maksud dalam bahasa kedua tanpa terikat oleh tata bahasa, 

susunan kalimat atau ungkapan dari bahasa pertama. 

Tarjamah tafsiriyyah ini dinamakan juga dengan tarjamah 

ma‘nawiyyah. Sekilas istilah tentang terjamah tafsiriyyah memiliki 

kemiripan dengan istilah tafsir. Walaupun demikian, keduanya memiliki 

makna yang berbeda, pertama mengalihkan atau menjelaskan sebuah 

ungkapan dengan bahasa yang berbeda dari bahasa aslinya, kedua adalah 

mengalihkan atau menjelaskan sebuah ungkapan dengan bahasa yang 

sama dengan bahasa aslinya.69 

Referensi bacaan tafsir yang dijadikan pijakan penulisan Tarjamah 

Tafsiriyah ini terdiri dari dua belas karya tafsir, yaitu: Tafsir al-Tabari 

karya Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Tafsir Bahr al-‘Ulum 

karya al-Samarqandi, Tafsr al-Durr al-Manthur karya al-Suyuti, Tafsir 

al-Jalalayn karya al-Mahalli dan al-Suyuti, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim 

karya Ibn Kathir, Tafsir Ma‘alim al-Tanzil karya al-Baghawi, Tafsir al-

Muharrar al-Wajiz karya Ibn ‘Atiyah, Tafsir al-Jawahir al-Hisan karya 

al-Tha‘labi, Tafsir al-Muntakhab terbitan Kementerian Waqaf Mesir, 

Tafsir al-Misbah al-Munir karya Tim Ulama India, al-Tafsir al-Wajiz 

 
68 al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an, hlm. 95 
69 Thalib, Al-Qur’anul Karim : Terjamah Tafsiriyah. hlm. vii 



50 

 

 

 

karya Wahbah al-Zuhayli, Tafsir al-Muyassar karya Rabitah ‘Alam 

Islami.70 

Adapun bacaan lainnya yang menjadi rujukan karya ini yaitu al-

Tafsir wa al-Mufassirun karya al-Dhahabi, al-Tibyan fi ‘Ulum al-Qur’an 

karya al-Shabuni, Sahih Bukhari, Sahih Muslim, Tarjamah al-Qur’an 

Dawabit wa Ahkam karya Sultan ibn ‘Abdullah al-Hamdani, Kamus al-

Mu‘jam al-Wasit karya Ibrahim Unais, dkk, Kamus al-Qur’an Islah al-

Wujuh wa al-Nazair karya al-Husaini ibn Muhammad al-Damaghani, 

Kamus Bahasa Indonesia oleh Pusat Bahasa Departemen Pendidikan 

Nasional Jakarta (2008), Kamus Besar Bahasa Indonesia, Pusat 

Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan 

Kebudayaan, Jakarta (1990).71 

Adapun aspek-aspek yang menjadi titik tekan karya terjemahan ini, 

yaitu tata bahasa Indonesia, logika bahasa Indonesia, sastra Arab, latar 

belakang turunnya ayat, maksud ayat, akidah, syariah, muamalah (sosial 

dan ekonomi). 

4. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim 

Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah adalah salah satu karya 

Muhammad Thalib. Tarjamah Tafsiriyah ini telah terbit dalam 2 versi: 1) 

Edisi Spesial al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah 

Harfiyah al-Qur’an Kemenag RI ukuran 21 x 14 cm, xlvi + 614 halaman 

 
70 Ibid, hlm. 47 

71 Thalib, Al-Qur’anul Karim : Terjamah Tafsiriyah. hlm.xii 



51 

 

 

 

yang dicetak sebanyak 10.000 eksemplar, 2) Edisi Istimewa al-Qur’an 

Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah Harfiyah al-Qur’an Kemenag 

RI ukuran 25 x 17 cm, xlvi + 714 halaman juga 10.000 eksemplar. 

Penerbitannya bersamaan yaitu Muharram 1433 H/November 2011 M.72 

Karya Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan 

Mushaf Utsmani, mulai dari QS. al-Fatihah sampai QS. al-Naas. Metode 

penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan 

Kemenag RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf 

al-Qur’an ‘Utsmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan, 

dan bawahnya. Perbedaannya adalah karya Muhammad Thalib ini tidak 

menggunakan catatan, sebagaimana yang banyak dijumpai dalam karya 

terjemah terbitan Kemenag RI. Karya terjemahan ini hanya terdiri 1 

volume.73 

Dalam uraian sebelum terjemahan QS. al-Fatihah, dipaparkan 

pedoman tarjamah tafsiriyah al-Qur’an yang mencakup pengertian 

tarjamah al-Qur’an, perbedaan tafsir dengan tarjamah tafsiriyah, 

perbedaan tarjamah yang memunculkan perbedaan pemahaman, pola 

kalimat bahasa Arab dan bahasa Indonesia, istilah-istilah baku dalam al-

Qur’an, karakteristik dan misi al-Qur’an, hukum tarjamah al-Qur’an, 

dan kitab rujukan yang digunakan. 

 
72 Ibid, hlm. 50 
73 Ibid, hlm. 46 



52 

 

 

 

Selanjutnya terdapat uraian terkait ‘ulum al-Qur’an seperti sejarah 

turunnya al-Qur’an, ayat pertama dan terakhir yang diturunkan, 

pembagian al-Qur’an, cara al-Qur’an turun, pengumpulan al-Qur’an, 

ringkasan tentang al-Qur’an, serta asbab al-nuzul. Uraian ringkas 

tentang sejarah Nabi Muhammad saw juga turut dipaparkan yang 

mencakup kelahiran dan pernikahannya, keluarga Nabi Muhammad 

SAW., masa pengangkatannya menjadi seorang rasul, dakwahnya, 

intimidasi kaum Quraisy, hijrah ke Madinah, serta peperangan di zaman 

Nabi Muhammad SAW. Selain itu, pembaca akan terbantu dalam 

pencarian judul yang akan dicari terjemahannya karena dilengkapi 

dengan daftar judul berdasarkan pembagian juz mushaf al-Qur’an. 

 



53 

 

BAB III 

ANALISIS UMUM TENTANG MODERASI BERAGAMA 

A. Pengertian Moderasi Beragama  

Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin Moderatio, yang berarti 

kesenangan (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti 

penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kata moderasi 

juga diambil dari bahasa inggris yaitu moderation yang artinya sikap sedang 

dan tidak berlebih-lebihan. Sedangkan dalam kamus besar bahasa Indonesia 

(KBBI) kata moderasi berakar dari kata moderat yang memiliki arti mengacu 

pada perilaku atau perbuatan yang wajar dan tidak menyimpang. Memiliki 

kecenderungan kearah tengah tidak memihak dan selalu mempertimbangkan 

hak dan pendapat lain.74  

Sedangkan dalam bahasa arab dikenal dengan kalimat wasathan yang 

berasal dari kata wastha-yasithu-wasathan yang mempunyai arti orang yang 

berada di tengah-tengah.75 Al-Qardawi menyebut beberapa kosa kata yang 

serupa maknanya dengan kata Al-Wasathiyah yaitu Tawazun, I'tidal, Ta'adul 

dan Istiqamah.76 Kata wasath dalam bahasa Arab bermakna sebagai “pilihan 

terbaik” atau “segala yang baik sesuai dengan objeknya. Istilah lainnya yang 

juga memiliki makna yang mirip dengan wasath adalah kata al-qashd (di 

antaranya bermakna moderasi, konsistensi, seimbang, dan lurus), as-sadad 

 
74 Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 7272 Tahun 2019, “Pedoman 

Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam,” (Kementrian Agama, 2020), hlm. 3 
75 Mahmud Yunus, “Kamus Arab-Indonesia” (Jakarta: Hidakarya Agung, 1990), hlm. 498. 
76 M. Musyarif Ahdar, “Pendidikan Moderasi Dalam Islam,” Jurnal Ilmiah Al-Jauhari: 

Jurnal Studi Islam Dan Interdisipliner Volume 7 N (2022), hlm. 92. 



54 

 

 

 

(benar atau tepat sasaran), dan istiqamah (di antaranya bermakna mantap, 

berkonsentrasi, dan konsisten).77 Jadi, Moderasi beragama secara istilah sikap 

seimbang atau tengah tengah dalam beragama yang tidak memihak kanan dan 

kiri. 

Kata wasathan juga memiliki arti yang luas diantaranya adalah terbaik, 

keseimbangan, adil, kekuatan, keamanan dan persatuan. Sedangkan lawan kata 

dari kalimat wasathan yakni tatharruf yang memiliki arti berlebihan dan 

ghuluw yang memiliki makna melampaui batas dan juga bisa dikenal dengan 

ekstrimisme atau radikalisme. 

Kata moderasi yang disandingkan dengan kata beragama memberi kesan 

bahwa sikap mengurangi kekerasan atau menghindari keekstreman yang 

dimaksud adalah dalam cara pandang, sikap, dan praktik beragama. Yang 

dimoderasi bukanlah agama itu sendiri, tetapi cara beragama, baik dalam 

bentuk pemikiran maupun perilaku keagamaan. Semua agama, khususnya 

Islam, mengajak pada kedamaian dan mengajarkan sikap toleran dan seimbang 

dalam hidup.  

Moderasi beragama yang mengandung konsep wasathiyyah sebagaimana 

yang disebutkan dalam al-Qur`an telah diupayakan rumusannya yang sejalan 

dengan konteks Indonesia oleh sejumlah pihak terutama dari kalangan 

Kementerian Agama RI. Menurut Tim Penyusun buku Moderasi Beragama 

Kementerian Agama, prinsip dasar moderasi beragama adalah adil (justice) dan 

 
77 A.S. & Mahyuddin Barni Rahmadi, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur`an dan 

Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama di Indonesia,” Jurnal Ilmiah Ilmu Ushuluddin 

Vol. 22, (2023), hlm. 3 



55 

 

 

 

berimbang (balance). Prinsip yang menjadi inti moderasi pertama, yaitu adil 

bermakna umat beragama harus memiliki pandangan dan sikap beragama yang 

berpihak pada kebenaran, tidak berat sebelah, dan tidak bertindak sewenang-

wenang. Prinsip kedua, yaitu berimbang, bermakna bahwa umat beragama 

harus memiliki pandangan, sikap dan komitmen atau keberpihakan pada 

keadilan, kemanusiaan, dan persamaan. Kedua prinsip ini, adil dan berimbang, 

perlu ditopang oleh beberapa karakter penting, yaitu wisdom (kebijaksanaan), 

purity (ketulusan), dan courage (keberanian), pengetahuan yang luas, 

pengendalian emosi, dan kehati-hatian. Dengan demikian, ini bermakna bahwa 

moderasi beragama dapat diimplementasikan dengan baik oleh mereka yang 

yang bijaksana, tulus, berani, berilmu, berbudi (tidak emosional), dan berhati-

hati.78 

B. Kata Al-Wasath Dalam Al-Qur’an 

Terdapat 5 term al-Wasath dalam al-Qur’an di antaranya yakni: 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 143 

شَهِيْدًا عَلَيْكُمْ  الرَّسُوْلُ  وَيَكُوْنَ  النَّاسِ  عَلَى  شُهَدَاۤءَ  ل تَِكُوْنُ وْا  امَُّةً وَّسَطاً  لِكَ جَعَلْنَٰكُمْ  وَمَا  ۗ وكََذَٰ  
هَآ اِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ مَِّنْ  لَةَ الَّتِِْ كُنْتَ عَلَي ْ ي َّن ْقَلِبُ عَلَٰى عَقِبَ يْهِۗ وَاِنْ كَانَتْ   جَعَلْنَا الْقِب ْ

لَ  بِِلنَّاسِ   َ اللَّ َٰ اِنَّ  اِيْاَنَكُمْۗ   ليُِضِيْعَ   ُ اللَّ َٰ ُۗ وَمَا كَانَ  اللَّ َٰ هَدَى  الَّذِيْنَ  عَلَى  اِلََّّ  رَّحِيْمٌ  لَكَبِيْرةًَ  رَءُوْفٌ 
١٤٣  

 

Artinya: “Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat 

pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan 

agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu. 

Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu 

 
78 Tim Penyusun Kementerian RI, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian Agama, 

2019, hlm. 19-21 



56 

 

 

 

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan) 

siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang. 

Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang 

yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-nyiakan 

imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha 

Penyayang kepada manusia. 
 

2. QS. Al-Baqarah [2]: 238 

تِ وَالصَّلَٰوةِ الْوُسْطَٰى وَقُ وْمُوْا للَِّ َِٰ قَٰنِتِيَْْ    ٢٣٨حَافِظوُْا عَلَى الصَّلَوَٰ

Artinya: “Peliharalah semua salat (fardu) dan salat Wusṭā. Berdirilah karena 

Allah (dalam salat) dengan khusyuk.” 

 

Menurut pendapat yang masyhur, salat Wusṭā adalah salat Asar. 

3. QS. Al-Maidah [5]: 89 

فَكَفَّارَ  الََّْيْاَنَ   عَقَّدْتُُُّّ  بِاَ  ي ُّؤَاخِذكُُمْ  وَلَٰكِنْ  ايَْاَنِكُمْ  فِْٓ  بِِللَّغْوِ   ُ اللَّ َٰ يُ ؤَاخِذكُُمُ  ْتهُلََّ  عَشَرَةِ  ِ  اِطْعَامُ   ٓٓ
كِيَْْ مِنْ اوَْسَطِ مَا تُطْعِمُوْنَ اهَْلِيْكُمْ اوَْ كِسْ  لِكَ  مَسَٰ مٍ ۗذَٰ دْ فَصِيَامُ ثَ لَٰثةَِ ايََّّ وَتُُمُْ اوَْ تََْريِْ رُ رَقَ بَةٍ ۗفَمَنْ لََّّْ يََِ

ُ لَكُمْ اَٰيَٰتِه ُ اللَّ َٰ لِكَ يُ بَيِْ     ٨٩لَعَلَّكُمْ تَشْكُرُوْنَ  ِ ْكَفَّارةَُ ايَْاَنِكُمْ اِذَا حَلَفْتُمْ وَۗاحْفَظوُْٓا ايَْاَنَكُمْ ۗ كَذَٰ
 

Artinya: ”Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang 

tidak disengaja (untuk bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu 

disebabkan sumpah-sumpah yang kamu sengaja. Maka, kafaratnya 

(denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan sepuluh orang 

miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu, 

memberi pakaian kepada mereka, atau memerdekakan seorang hamba 

sahaya. Siapa yang tidak mampu melakukannya, maka (kafaratnya) 

berpuasa tiga hari. Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila kamu 

bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah sumpah-sumpahmu! 

Demikianlah Allah menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar 

kamu bersyukur (kepada-Nya).” 

 

4. QS. Al-Qalam [68]: 28 

   ٢٨ قاَلَ اوَْسَطهُُمْ الََّْ اقَُلْ لَّكُمْ لَوْلََّ تُسَبِ حُوْنَ 
Artinya: ”Seorang yang paling bijak di antara mereka berkata, “Bukankah aku 

telah mengatakan kepadamu hendaklah kamu bertasbih (kepada 

Tuhanmu)?” 

 

5. QS. Al-’Adiyat [100]: 5 



57 

 

 

 

   ٥  فَوَسَطْنَ بِهٖ جَمْعًا  
Artinya: ”lalu menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh” 

M. Quraish Shihab memaparkan bahwa wasath untuk konteks uraian 

tentang moderasi beragama ayat yang lebih mendekati adalah QS. Al Baqarah 

[2]: 143 yang menyebutkan wasathiyah sebagai pertengahan atau bagian dari 

dua ujung. Allah menyifati umat ini dengan sifat tersebut karena mereka tidak 

seperti kaum Nasrani yang melampuai batas dalam beribadah serta dalam 

keyakinan tentang Isa AS., dan tidak juga seperti orang Yahudi yang mengubah 

kitab suci, membunuh nabi-nabi serta berbohong atas nama Tuhan dan 

mengkufuri- Nya. Umat islam adalah pertengahan antar keduanya.79 

Menurut Muchlis Hanafi, dkk., istilah wasathiyyah dalam Al-Qur`an 

yang dipadankan dengan istilah moderasi mengandung sedikitnya tiga makna 

dari beberapa term yang saling berkelindan, yaitu wasath, mizan, dan ‘adil. 

Kata wasath dalam al- Quran disebut 5 kali yang secara umum bermakna 

“berada di tengah-tengah di antara dua hal”, bisa pula bermakna wajar atau 

biasa, tidak ke kiri maupun ke kanan. Kata wasath juga mengandung makna 

lurus, adil, dan bersih. Jika ada orang yang disifati wasath maka ia adalah 

orang dianggap pilihan dan dianggap orang yang paling mulia. Kata al-wazn 

(terulang sebanyak 28 kali dalam al-Qur`an) dimaknai sebagai sesuatu yang 

dipakai untuk memperoleh pengetahuan mengenai ukuran  sesuatu, sementara 

al-mizan dimaknai sebagai timbangan dan keseimbangan, mengandung pula 

 
79 Fasadena, “Konsep Moderasi Beragama Dalam Tafsir Tarbawi QS. Al-Baqarah,” Al-

Adabiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No. (2023), hlm.195 



58 

 

 

 

makna parameter sikap atau perilaku. Selanjutnya, kata al-‘adl (terulang 

sebanyak 28 kali dalam al-Quran dengan berbagai bentuknya) mengandung 

makna ‘adalah (keadilan), al-musawah (sama, setara), attaswiyah 

(mempersamakan), istiqamah (lurus, konsisten), dan 

keseimbangan/keserasian.80 

C. Urgensi Moderasi Beragama 

Urgensi moderasi beragama berawal dari keragaman dalam beragama 

yang merupakan suatu bentuk keniscayaan dan tidak dapat dihilangkan 

sebagaimana firman Allah dalam QS. Yunus [10]: 99 

عًاۗ افََ  ي ْ    ٩٩  انَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتِ َٰ يَكُوْنُ وْا مُؤْمِنِيَْْ وَلَوْ شَاۤءَ ربَُّكَ لَََّٰمَنَ مَنْ فِِ الََّْرْضِ كُلُّهُمْ جََِ

 
Artinya: “Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi 

seluruhnya beriman. Apakah engkau (Nabi Muhammad) akan memaksa 

manusia hingga mereka menjadi orang-orang mukmin?” 

 

Karena pada dasarnya, pokok dari moderasi beragama adalah 

menjauhkan tindak kekerasan dan perpecahan umat beragama sehingga 

membentuk upaya menghindarkan diri dari posisi yang berlebihan atau 

melampaui batas dalam beragama.  

Beragama tetapi mengingkari nilai-nilai kemanusiaan, adalah fenomena 

yang muncul belakangan ini yang mana banyak orang yang beragama akan 

tetapi hidupnya semakin tertutup. Padahal agama mengajarkan tentang arti 

hidup bersama secara terbuka, beragama secara berkelompok, padahal agama 

mengajarkan tentang persatuan dan keharmonisan. Sejatinya agama hadir 

 
80 Hanafi, TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama. 



59 

 

 

 

untuk menjaga dan meninggikan martabat manusia sebagai makhluk ciptaan 

Allah. Mempunyai misi untuk mewujudkan kedamaian dan keselamatan 

manusia dalam aspek kehidupan karena hakikat dari agama adalah 

memanusiakan manusia. Menghilangkan satu nyawa seperti menghilangkan 

eksistensi manusia karena agama mengajarkan bahwa keselamatan manusia 

adalah prioritas.81  

Dari muculnya kelompok radikalisme yang menganggap ajarannya 

paling benar sendiri sehingga menganggap ajaran lain salah ini menimbulkan 

peristiwa perpecahan yang berpotensi saling membunuh antar sesama manusia 

dan ini terjadi semakin banyaknya kelompok ekstrim atau teroris yang 

melakukan aksi bom bunuh diri dengan alasan sebagai wujud dari pada jihad.

 
81 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama Tanggapan atas Masalah, 

Kesalapahaman, Tuduhan dan Tantangan yang Dihadapinya... hlm. 54-55  



60 

 

BAB IV 

ANALISIS DAN TEMUAN PENELITIAN 

A. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Menurut Mahmud Yunus 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 143 

لِكَ جَعَلْنَٰكُمْ امَُّةً وَّسَطاً ل تَِكُوْنُ وْا شُهَدَاۤءَ عَلَى   النَّاسِ وَيَكُوْنَ الرَّسُوْلُ عَلَيْكُمْ شَهِيْدًا ۗ وَمَا جَعَلْنَا  وكََذَٰ
عَقِبَ يْهِۗ وَ  عَلَٰى  قَلِبُ  ي َّن ْ الرَّسُوْلَ مَِّنْ  ي َّتَّبِعُ  مَنْ  لنَِ عْلَمَ  اِلََّّ  هَآ  عَلَي ْ الَّتِِْ كُنْتَ  لَةَ  اِلََّّ  الْقِب ْ لَكَبِيْرةًَ  اِنْ كَانَتْ 

َ بِِلنَّاسِ لَرَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ عَلَى الَّذِيْنَ هَدَى اللَّ َُٰ  ُ ليُِضِيْعَ اِيْاَنَكُمْ ۗ اِنَّ اللَّ َٰ    ١٤٣  وَۗمَا كَانَ اللَّ َٰ
Artinya: “Begitulah Kami Jadikan kamu umat yang pertengahan, supaya 

kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia; dan Rasul menjadi 

saksi pula atas perbuatanmu. Tidaklah Kami jadikan kiblat 

engkau yang dahulu itu, melainkan supaya Kami ketahui orang-

orang yang mengikut Rasul dari pada orang yang kembali 

kepada kekafiran. Sesungguhnya yang demi-kian itu amat berat, 

kecuali atas orang-orangyang ditunjuki Allah. Allah tiada 

menyia-nyiakan keimanan kamu. Sungguh Allah Pengasih lagi 

Penyayang kepada manusia.” 
 

Artinya pertengahan antara berlebih-lebihan dan ketaksiran 

(kelalaian). Setengah orang mengutamakan urusan dunia dan melalaikan 

amalan akhirat atau kebalikannya. Atau mengutamakan material dan 

melalaikan spiritual atau kebalikannya. Yang baik ialah pertengahan dan 

seimbang antara keduanya. Itulah sifat umat yang pertengahan.82 

2. QS. Al-Baqarah [2]: 256 

يْنِۗ قَدْ   بِِللَّ َِٰ فَ قَدِ اسْتَمْسَكَ بِِلْعُرْوَةِ  لََّٓ اكِْراَهَ فِِ الدِ 
َ الرُّشْدُ مِنَ الْغَيِ    فَمَنْ يَّكْفُرْ بِِلطَّاغُوْتِ وَيُ ؤْمِنْْۢ ت َّبَيَّْ

يْعٌ عَلِيْمٌ  ُ سََِ ى لََّ انْفِصَامَ لََاَ وَۗاللَّ َٰ   ٢٥٦ الْوُثْ قَٰ
Artinya: ”Tidak ada paksaan dalam agama, sesungguhnya sudah nyata 

petunjuk dari pada kesesatan. Barang siapa yang tak percaya 

kepada thaghut (berhala) dan beriman kepada Allah, 

sesungguhnya ia telah berpegang dengan tali yang teguh yang 

 
82 Yunus, Tafsir Qur’an Karim. hlm. 29 



61 

 

 

 

tiada akan putus. Allah Maha mendengar, lagi Maha 

mengetahui.”83 
 

3. QS. Yunus [10]: 99 

عًاۗ افَاَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتِ َٰ يَكُوْنُ وْا مُؤْمِ  ي ْ    ٩٩  نِيَْْ وَلَوْ شَاۤءَ ربَُّكَ لَََّٰمَنَ مَنْ فِِ الََّْرْضِ كُلُّهُمْ جََِ
Artinya: ”Jika Tuhanmu menghendaki, niscaya beriman sekalian orang 

yang dibumi semuanya. Adakah engkau memaksa manusia, supaya 

mereka beriman?” 
 

Keterangan ayat 99-100: 

Jika Allah menghendaki, niscaya beriman semua orang yang di muka 

bumi ini, tetapi Allah menghendaki dan menjadikan manusia itu bermacam-

macam keadaannya, ada yang mau mempergunakan akalnya dengan 

memperhatikan dalil-dalil dan tanda-tanda kebesaran Allah dan ada pula 

yang tak mau mempergunakannya. Maka Allah menjadikan kekotoran 

(kekafiran) dalam hati orang-orang yang tiada mempergunakan akalnya itu 

dan memberi hidayat (petunjuk) kedalam hati orang-orang yang man 

mempergunakan akalnya. Sebab itu Allah berfirman: "Bahwa manusia itu 

tiada beriman, melainkan dengan izin Allah", ja'ni dengan memudahkan dan 

menganugerahkan hidayat kedalam hatinya. Oleh karena manusia itu 

bermacam-macam keadaannya, maka Allah melarang memaksa orang, 

supaya beriman kepada Allah dan Rasul-Nya.84 

4. QS. An-Nahl [16]: 125 

رَب ِ  سَبِيْلِ  اِلَٰٰ  بِنَْ  ادُعُْ  اعَْلَمُ  هُوَ  ربََّكَ  اِنَّ  احَْسَنُۗ  هِيَ  بِِلَّتِِْ  وَجَادِلَْمُْ  الَْْسَنَةِ  وَالْمَوْعِظَةِ  بِِلِْْكْمَةِ  كَ 

ْضَلَّ عَنْ سَبِيْلِه     ١٢٥ وَهُوَ اعَْلَمُ بِِلْمُهْتَدِيْنَ   ِ 

 
83 Yunus. hlm. 58 
84 Yunus. hlm. 306 



62 

 

 

 

Artinya: “Serulah (manusia) kejalan (agama) Tuhanmu dengan 

kebijaksanaan dan pengajaran yang baik, dan berbantahlah 

(berdebatlah) dengan mereka dengan (jalan) yang terbaik. 

Sesungguhnya Tuhanmu lebih mengetahui orang2 yang sesat dari 

jalannya dan Dia lebih mengetahui orang-orang yang mendapat 

pentunjuk.” 
 
Keterangan ayat 125: 

Serulah dan ajaklah umat manusia itu kepada agama Allah dengan 

cara kebijaksanaan dan pengajaran yang baik. Bersoal-jawablah dengan 

mereka itu dengan jalan yang sebaik-baiknya. Allah lebih mengetahui 

orang-orang yang sesat dari jalan agama-Nya dan orang-orang yang dapat 

petunjuk. Dalam ayat ini Allah menerangkan bagaimana cara 

melaksanakan penyiaran agama Allah kepada semua umat manusia, yaitu 

dengan cara kebijaksanaan, bukan dengan paksaan dan kekerasan atau 

dengan mencela dan memaki-maki dengan perkataan kasar yang jauh dari 

adab kesopanan, sebagaimana diperbuat oleh setengah orang yang tiada 

mempelajari cara da'wah (seruan) menurut petunjuk Qur'an. Sebab itu 

hendaklah ulama-ulama in penyiar-penyiar agama memakai cara 

kebijaksanaan itu untuk menarik umat manusia kepada agama Allah, 

karena manusia dapat ditarik dengan kebijaksanaan, bukan dengan 

kekerasan. 

Begitu juga hendaklah menyeru umat manusia itu dengan 

pengajaran yang baik, dengan dalil dan keterangan cukup yang dapat 

difahamkan mereka. Berkata Nabi SAW: "Berbicaralah dengan manusia 

menurut kadar akal dan pikirannya". "Gembirakanlah mereka itu dan 

jangan dijauhkan; mudahkanlah dan jangan disukarkan". Inilah cara 



63 

 

 

 

menyeru manusia kepada agama Allah. Bersoal-jawablah dengan mereka 

itu dengan jalan yang se-baik-baiknya, yaitu dengan lunak lembut dan 

keterangan yang cukup, sehingga memuaskan hati mereka dan 

menghilangkan segala keraguannya. 

Sebab itu wajiblah ulama-ulama dan penyiar-penyiar agama mengetahui 

bermacam-macam ilmu tahuan yang diketahui oleh masyarakat umat yang 

diserunya, supaya dapat dipersesuaikannya mpan ajaran agama, sehingga 

dapat diterima oleh akal mereka yang telah terdidik dengan ilmu 

pengetahuan itu. Kalau tidak, niscaya mereka tolak ajaran agama, karena 

bertentangan dengan ilmu pengetahuannya. Pendeknya ulama-ulama dan 

penyiar-penyiar agama harus mengetahui ilmu dunia dan akhirat, baru 

mereka dapat melaksanakan pekerjaannya yang berat.85 

5. QS. Al-Kafirun [109]: 6 

   ٦ࣖ   لَكُمْ دِيْ نُكُمْ وَلَِ دِيْنِ 

Artinya: Bagi kamu agamamu dan bagiku agamaku  

Mahmud Yunus dalam karyanya membuat keterangan tentang surah 

al-Kafirun, yaitu ketika kaum Quraisy berkata kepada Nabi Muhammad 

SAW. untuk ikut agama mereka dengan menyembah Tuhan mereka selama 

setahun, maka mereka akan menyembah Allah setahun pula. Maka 

turunlah ayat ini sebagai bantahan terhadap ajakan kaum Quraisy tersebut  

 
85 Yunus. hlm. 399 



64 

 

 

 

Menurut tafsir itu Nabi Muhammad tidak pernah menyembah 

berhala dari kecilnya sampai dewasa dan menjadi Nabi dan Rasul. Jadi 

Nabi itu suci dan syirik sejak dari kecilnya. 

Mahmud Yunus juga memuat tafsir al-Jalalain kemudian ia 

mengoreksi dari tafsiran tersebut. Dicantumkan laa a’ budu (fil haal): Aku 

tidak menyembah (sekarang) berhala yang kamu sembah dst. Wa laa ana 

'aabidun (fi'listiqbaal): Dan tidak akan menyembah berhala yang kamu 

sembah dimasa yang akan datang. Menurut tafsir ini, Nabi hanya tidak 

menyembah berhala sekarang (ketika mengucapkannya) dan di masa yang 

akan datang. Bisa jadi orang mengira, bahwa Nabi ada menyembah 

berhala dahulu, masa kecil, sebelum menjadi Nabi. Na'udzu billaah dari 

dugaan itu. Kesalahan Tafsir ini ialah karena laa a'budu ditafsirkan dengan 

fi'lhaal (sekarang). Pada hal laa yang masuk ke fi'il mudhari untuk 

li'listiqbaal (untuk masa yang akan datang) bukan untuk sekarang. Wa laa 

ana'aabidun ditafsirkan dengan fi'listiqbaal (di masa yang akan datang). 

Pada hal Nabi bukan 'aabid (orang yang menyembah) berhala yang telah 

kamu sembah dimasa yang telah lalu, bukan dimasa yang akan datang. 

Disini tampak, bagaimana tinggi dan fasihnya bahasa al-Qur'an serta indah 

susunan kata-katanya yang tidak dapat diterjemahkan kedalam bahasa 

Indonesia. Hanya dapat diterjemahkan ke dalam makna dan maksudnya 

saja. 

B. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Muhammad Thalib 

1. QS. Al-Baqarah [2]: 143 



65 

 

 

 

لِكَ   وَمَا جَ وكََذَٰ شَهِيْدًا ۗ  عَلَيْكُمْ  الرَّسُوْلُ  وَيَكُوْنَ  النَّاسِ  عَلَى  شُهَدَاۤءَ  ل تَِكُوْنُ وْا  امَُّةً وَّسَطاً  عَلْنَا  جَعَلْنَٰكُمْ 
قَلِبُ عَلَٰى عَقِبَ يْهِۗ   هَآ اِلََّّ لنَِ عْلَمَ مَنْ ي َّتَّبِعُ الرَّسُوْلَ مَِّنْ ي َّن ْ لَةَ الَّتِِْ كُنْتَ عَلَي ْ وَاِنْ كَانَتْ لَكَبِيْرةًَ اِلََّّ عَلَى  الْقِب ْ

َ بِِلنَّاسِ لَرَءُوْفٌ رَّحِيْمٌ  ُ ليُِضِيْعَ اِيْاَنَكُمْ ۗ اِنَّ اللَّ َٰ ُ وَۗمَا كَانَ اللَّ َٰ   ١٤٣ الَّذِيْنَ هَدَى اللَّ َٰ
Artinya: ”Begitulah ketetapan Allah. Wahai kaum mukmin, Kami telah 

menjadikan kalian umat yang adil, supaya kalian dapat menjadi 

saksi bagi manusia lainnya, dan Rasulullah menjadi saksi bagi 

kalian di akhirat. Kami menjadikan kiblat Baitul Maqdis yang 

kalian hadapi dahulu hanya untuk menguji siapa yang tetap 

mengikuti Rasul dan siapa yang menolaknya. Perubahan kiblat 

itu adalah urusan yang sangat berat, kecuali bagi orang-orang 

yang Kami beri hidayah iman dan Islam. Allah sama sekali tidak 

menghilangkan pahala shalat kalian yang dahulu. Sungguh Allah 

Maha Pemurah dan Maha Penyayang kepada semua manusia.” 

 

2. QS. Al-Baqarah [2]: 256 

بِِللَّ َِٰ   
وَيُ ؤْمِنْْۢ بِِلطَّاغُوْتِ  يَّكْفُرْ  فَمَنْ  الْغَيِ     مِنَ  الرُّشْدُ   َ ت َّبَيَّْ قَدْ  يْنِۗ  الدِ  فِِ  اكِْراَهَ  اسْتَمْسَكَ    لََّٓ  فَ قَدِ 

ى لََّ انْفِصَامَ لََاَ ۗ يْعٌ عَلِ  بِِلْعُرْوَةِ الْوُثْ قَٰ ُ سََِ    ٢٥٦ يْمٌ وَاللَّ َٰ
Artinya: ”Tidak boleh seseorang dipaksa untuk masuk agama Islam. 

Agama Islam sudah jelas perbedaannya dengan agama lain. 

Siapa saja yang meninggalkan keyakinan dan perbuatan syirik, 

lalu beriman kepada Allah, maka ia benar-benar telah mengikuti 

agama yang kuat hujahnya. Hujahnya tidak akan terpatahkan. 

Allah Maha Mendengar pembicaraan kalian tentang agama yang 

hak dan batil. Allah Maha Mengetahui niat kalian untuk 

mengikuti Islam.” 

 

3. QS. Yunus [10]: 99 

عًاۗ افَاَنَْتَ تُكْرهُِ النَّاسَ حَتِ َٰ يَكُوْنُ وْا مُؤْمِنِيَْْ   وَلَوْ شَاۤءَ ربَُّكَ لَََّٰمَنَ مَنْ  ي ْ    ٩٩  فِِ الََّْرْضِ كُلُّهُمْ جََِ
Artinya: ”Wahai Muhammad, sekiranya Tuhanmu menghendaki semua  

manusia yang ada di bumi beriman, niscaya mereka beriman. 

Karena itu, apakah kamu patut memaksa semua manusia untuk 

beriman kepadamu?” 

 

Thalib menekankan bahwa iman harus datang dari kesadaran penuh, 

dan sangat jelas memosisikan bahwa tidak boleh ada paksaan dalam 

keimanan. 



66 

 

 

 

4. QS. An-Nahl [16]: 125 

بِِلِْْكْمَةِ وَالْمَوْعِظَةِ الَْْسَنَةِ وَجَادِلَْمُْ بِِلَّتِِْ هِيَ اَحْسَنُۗ اِنَّ ربََّكَ هُوَ اعَْلَمُ بِنَْ ضَلَّ  ادُعُْ اِلَٰٰ سَبِيْلِ رَبِ كَ  

  ١٢٥  وَهُوَ اعَْلَمُ بِِلْمُهْتَدِيْنَ  ِ ْعَنْ سَبِيْلِه
Artinya: ”Wahai Muhammad, ajaklah manusia kepada Islam, agama 

Tuhanmu, dengan hujah-hujah yang kuat, nasehat yang baik. 

Sesungguhnya Tuhanmu Maha Mengetahui siapa yang 

menyimpang dari agama-Nya, dan Allah Maha Mengetahui 

orang-orang yang mendapat hidayah.” 

 

5. QS. Al-Kafirun [109]: 6 

   ٦ لَكُمْ دِيْ نُكُمْ وَلَِ دِيْنِ 

Artinya: ”Untuk kalian agama syirik kalian, dan untukku agama 

tauhidku”. 

Berikut adalah analisis persamaan dan perbedaan hasil terjemahan ayat-ayat 

moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib: 

1. Menjunjung Nilai Semangat Moderasi (Wasathiyah) 

Kedua tokoh sama-sama memiliki komitmen untuk menampilkan 

nilai-nilai moderasi dalam menerjemahkan ayat-ayat Al-Qur’an. Meskipun 

dengan pendekatan yang berbeda, baik Mahmud Yunus maupun 

Muhammad Thalib menampilkan Islam sebagai agama yang seimbang dan 

menjunjung keadilan. 

2. Menggunakan Bahasa Indonesia yang Komunikatif 

Keduanya menyajikan terjemahan dalam bahasa Indonesia yang 

dapat dipahami oleh pembaca umum. Gaya bahasa keduanya dirancang 

untuk menjangkau umat Islam di Indonesia, terutama bagi mereka yang 

tidak menguasai bahasa Arab. 



67 

 

 

 

3. Menerjemahkan Wasath sebagai Konsep Tengah atau Adil 

Dalam QS. al-Baqarah[2]: 143, baik Mahmud Yunus maupun 

Muhammad Thalib menempatkan istilah “ummatan wasathan” sebagai 

gambaran dari umat ideal. Meskipun dengan istilah yang berbeda 

(pertengahan dan adil), keduanya menafsirkan umat Islam sebagai 

kelompok yang tidak ekstrem. 

4. Menekankan Nilai Sosial dari Moderasi 

Dalam penjelasan lanjut, baik Mahmud Yunus maupun Muhammad 

Thalib menyampaikan bahwa moderasi tidak hanya bermakna teologis, 

tetapi juga berdampak pada hubungan sosial dan tanggung jawab kolektif 

umat terhadap keadilan dan kebenaran di tengah masyarakat. 

Adapun perbedaannya adalah sebagai berikut: 

1. Pendekatan Terjemahan 

Mahmud Yunus menggunakan pendekatan normatif-tradisional. Ia 

cenderung menyajikan terjemahan yang sederhana, netral, dan konservatif. 

Kata “wasathan” ia terjemahkan sebagai “pertengahan”, yang lebih 

mengarah pada posisi tengah secara literal. Sebaliknya Muhammad Thalib 

menggunakan pendekatan kontekstual-linguistik dan bersifat ideologis. Ia 

menerjemahkan “wasathan” sebagai “adil”, yang secara makna lebih 

bernuansa hukum, keadilan sosial, dan tanggung jawab. 

2. Corak Tafsir 

Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus banyak menggunakan 

tafsir bi al-ma’tsur, yakni tafsir berbasis riwayat sahabat dan hadis, dengan 



68 

 

 

 

sesekali rasionalisasi sederhana. Sedangkan Tarjamah Tafsiriyah karya 

Muhammad Thalib lebih menonjolkan tafsir ideologis dan tafsir bi al-

ra’yi, yaitu interpretasi berdasarkan kecenderungan pemahaman 

kontemporer yang mengarah pada penerapan syariat secara kaffah. 

3. Tujuan Penyampaian 

Mahmud Yunus menulis tafsirnya untuk kepentingan pendidikan 

Islam di madrasah dan sekolah. Karena itu, gaya bahasanya didesain untuk 

pelajar, dengan penafsiran yang ringkas dan netral. Sedangkan Muhammad 

Thalib menulis terjemahannya sebagai alat dakwah dan koreksi terhadap 

terjemahan Kemenag. Karya ini berangkat dari kritik ideologis, sehingga 

banyak menonjolkan terjemahan yang tegas dan langsung. 

4. Pemilihan Diksi yang Mengandung Konsekuensi Ideologis 

Dalam beberapa ayat, Muhammad Thalib menggunakan diksi seperti 

“kafir”, “penguasa”, atau “perang” tanpa penyamaran makna, 

menunjukkan keberpihakannya terhadap penegakan syariat secara 

eksplisit. Sementara itu, Mahmud Yunus memilih diksi yang netral dan 

tidak provokatif, seperti “orang-orang yang tidak beriman” atau “musuh”, 

tanpa menimbulkan konotasi keras. 

5. Sasaran Pembaca 

Mahmud Yunus menargetkan pembaca umum, santri, dan pelajar di 

madrasah. Sedangkan Muhammad Thalib menargetkan umat Islam yang 

aktif dalam gerakan dakwah atau pembaruan ideologi, seperti kader-kader 

Majelis Mujahidin Indonesia. Kedua terjemahan al-Qur’an ini memuat 



69 

 

 

 

nilai-nilai ideologis, sosial, dan pendidikan. Oleh karena itu, kajian tafsir 

kontemporer perlu mencermati latar belakang, metode, dan orientasi 

pemikiran penerjemah. 

 



70 

 

BAB V 

PENUTUP 

A. Kesimpulan 

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerjemahan ayat-ayat al-

Qur’an tentang moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib 

mencerminkan pendekatan dan latar belakang yang berbeda dari masing-

masing mufasir. Mahmud Yunus lebih menekankan pendekatan normatif-

tradisional, yang tercermin dari pilihan diksi yang cenderung harfiah dan 

konservatif, seperti menerjemahkan “ummatan wasathan” sebagai “umat 

pertengahan”. Di sisi lain, Muhammad Thalib mengedepankan pendekatan 

kontekstual-linguistik yang lebih dinamis, dengan menerjemahkan istilah 

tersebut sebagai “umat yang adil”. Perbedaan ini menunjukkan bahwa 

terjemahan al-Qur’an tidaklah netral, melainkan syarat dengan muatan 

ideologis dan orientasi dakwah masing-masing tokoh. 

Kedua tokoh yang dikaji dalam penelitian ini memiliki kontribusi 

penting dalam dunia tafsir dan dakwah di Indonesia. Mahmud Yunus, 

dengan latar belakang pendidikan formal dan pengalaman panjang di 

bidang pendidikan Islam, menghasilkan karya tafsir yang bersifat praktis 

dan pedagogis. Sementara itu, Muhammad Thalib, yang lebih dikenal 

dalam jalur dakwah dan gerakan ideologis Islam kontemporer, 

menekankan pada penerjemahan yang menjawab tantangan ideologis dan 

sosial-politik umat Islam saat ini. Meskipun demikian, keduanya sama-



71 

 

 

 

sama mengusung nilai-nilai wasathiyah (moderasi), tetapi menempuh jalur 

narasi yang berbeda dalam menyampaikannya kepada umat. 

Secara substansial, penelitian ini mengungkapkan bahwa 

terjemahan al-Qur’an berpengaruh terhadap pembentukan pemahaman 

umat terhadap konsep moderasi beragama. Pemilihan diksi, penekanan 

makna, dan corak tafsir sangat menentukan apakah pesan moderasi dapat 

tersampaikan dengan utuh, lunak, dan toleran, atau justru menjadi 

eksklusif dan kaku. Oleh karena itu, studi semacam ini sangat penting 

untuk membangun kesadaran kritis umat dalam membaca, memahami, dan 

memaknai teks-teks suci secara kontekstual. 

B. Saran 

Diharapkan adanya perluasan objek kajian dengan menambahkan 

tokoh lain atau membandingkan dengan terjemahan resmi Kementerian 

Agama RI, agar dapat dilihat perbedaan gaya penerjemahan antara 

institusional dan individual. Guru dan pengajar diharapkan tidak hanya 

mengajarkan teks terjemahan, tetapi juga menjelaskan konteks ideologis 

dan linguistik dari masing-masing versi terjemahan. Perlu kesadaran 

bahwa terjemahan bukanlah representasi mutlak dari al-Qur’an, melainkan 

interpretasi manusia yang bisa dipengaruhi oleh budaya, ideologi, dan latar 

keilmuan. Oleh karena itu, penting untuk membaca al-Qur’an dengan 

bimbingan tafsir dan tidak berhenti pada pemahaman literal terjemahan 

semata. 

 



 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdullah Muaz, Khazanah Mufassir Al-Qur’an, PTIQ: Jakarta Selatan, 2020 

 

Achmad Fuaddin. Misi Islamisme Dalam Terjemah Tafsiriyah Muhammad 

Thalib. AL ITQAN: Jurnal Studi Al-Qur’an 7, no. 1, 2021 

 

Ahmad Zainal Abidin dan Thariqul Aziz. Khazanah Tafsir Nusantara, 2020 

 

Al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi‘Ulum al-Qur’an, Kairo: Dar al-Hadith, 2001 

 

Akhyar, Faijul, Muhammad Al Ikhwan, Zulkarnain Zulkarnain, Nur Hikmah, 

Wardatul Jannah, Abdullah Zubair, et al. Tafsir Qur’an Karim Karya 

Mahmud Yunus. Diskursus Metodologi dan Karya-Karya Tafsir Al-Qur’an 

Generasi Awal Di Indonesia, 2021. 

 

Aminuddin, Anwar Kurniawan dan Ahmad. Muhammad Thalib, Majelis 

Mujahidin Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam di 

Indonesia. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 11, no. 1, 2019. 

 

A.S. & Mahyuddin Barni Rahmadi, Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur`an 

dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama di Indonesia, Jurnal 

Ilmiah Ilmu Ushuluddin Vol. 22, 2023 

 

Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui 

Kata-Kata Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016. 

 

Burhanuddin Muhamad Yamin, Penafsiran Wāhbāh Al-Zūhāili Tentang Ayat-

Ayat Moderasi Islam Dalam Al-Qur’an, Skripsi 2021 

 

Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008 

 

Direktorat Diseminasi Statistik, Statistik Indonesia, vol. 11, Jakarta: Badan 

Pusat Statistik, 2013. 

 

Faijul Akhyar et al., Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus, Diskursus 

Metodologi Dan Karya-Karya Tafsir Al-Qur’an Generasi Awal Di 

Indonesia, 2021. 

 

Fasadena, Konsep Moderasi Beragama Dalam Tafsir Tarbawi QS. Al-Baqarah, 

Al-Adabiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 4, 2023 

 

Hanafi, Muchlis; TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama. Edited by 

Muhammad Fatichuddin Reflita. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 

2022.  

 



 

 

 

 

Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan. Pedoman Implementasi Moderasi 

Beragama Dalam Pendidikan Islam. Rabit : Jurnal Teknologi Dan Sistem 

Informasi Univrab 1, no. 1, 2019. 

 

Khairan Muhammad Arif, “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-

Qur’an, Al-Sunnah serta Pandangan Para Ulama dan Fuqaha” dalam Jurnal 

Al-Risalah, Bekasi: Universitas Islam As-Syafi’iyah, 2020, Vol. 11. No. 1 

 

Lili Herawati, Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an Pemikiran M. Quraish 

Shihab Buku Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama, 

Skripsi 2021 

 

Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, 

Kesalapahaman, Tuduhan, dan Tentangan yang dihadapinya. Jakarta: 

Ngariksa Ngaji Manuskrip Kuno Nusantara, 2022 

 

Lokman Saleh, Penafsiran Atas Ayat-Ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis 

M. Hanafi (Studi Buku Moderasi Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis 

Agama)”, Skripsi 2022. 

 

M. Anwar Syarifuddin dan Jauhar Azizi, Mahmud Yunus: Pelopor Pola Baru, 

Thematic Presentations in Indonesian Qur’anic Commentaries, MDPI, 

Vol. 13, No. 140. 2022 

 

Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, Ciputat: Lembaga 

Penelitian UIN Syarif Hidayatullah, 2021 

 

Masdar Hilmy, Teologi perlawanan: Islamisme dan Diskursus Demokrasi di 

Indonesia Pasca Orde Baru, Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2009 

 

Muhammad Dalip, Melacak Metodologi Penafsiran Mahmud Yunus dalam 

Kitab Tafsir ‘Quran Karim’, Tafsere, Vol. 8, No. 1, 2020 

 

Muhammad Sauqi, Ulumul Qur’an, Purwokerto: CV Pena Persada, 2022 

 

Muhammad Thalib, Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, Solo, CV. Qolam 

Mas, 2012.  

 

M. Musyarif Ahdar, Pendidikan Moderasi Dalam Islam, Jurnal Ilmiah Al-

Jauhari: Jurnal Studi Islam dan Interdisipliner, Vol.7, 2022 

 

Munirul Ikhwan, Fī Taḥaddī Al-Dawlah: Al-Tarjamah Al-Tafsīriyyah Fī 

Muwäjahah Al- Khiṭäb Al-Dīnī Al-Rasmī Li Al-Dawlah Al-Indunīsiyyah, 

Journal of Qur’anic Studies 17, no. 3, 2015 

 

M. Thalib, Mengenal Amir Mujahidin Ke-2: Risalah Mujahidin, Ed. 22, 2008,  



 

 

 

 

 

 Muhammad Thalib, Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan dan Penghinaanya 

terhadap Islam Yogyakarta: Pusat Studi Islam An-Nabawy dan Penerbit El-

Qossam, 2007. 

 

Nashruddin Baidan, Metodologi Tafsir Al-Qur’an, Surakarta: Pustaka Pelajar, 

2000. 

 

Nova Oktavia, Sistematika Penulisan Karya Ilmiah, Yogyakarta: Deepublish, 

2015 

 

Siti Kusrini, Jejak Pemikiran Pendidikan Ulama Nusantara, Semarang: CV. 

Asna Pustaka, 2021. 

 

Statistik, Direktorat Diseminasi. Statistik Indonesia. Sustainability, Vol. 11. 

Jakarta: Badan Pusat Statistik, 2013.  

 

Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam 

Pembaruan Islam, Jakarta: LEKAS, 2013 

 

Syahrullah, Syahrullah. Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara 

Kontekstualisasi Dan Distorsi. Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no. 

1, 2013. 

 

Thalib, Muhammad. Al-Qur’anul Karim: Terjamah Tafsiriyah. Edited by Tim 

MU-Media. 1st ed. Surakarta: CV. Qolam Mas, 2012. 

 

Tim Penyusun Kementerian RI, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian 

Agama, 2019 

 

Yahya, Mohamad. Analisis Genetik-Objektif atas al-Qur’an al-Karim: 

Tarjamah Tafsiriyah Karya Muhammad Thalib. Tesis-UIN Sunan Kalijaga, 

2012 

 

Yan Peterson, Kamus Lengkap Inggris Indonesia Dan Indonesia Inggris 

Surabaya: Karya Agung, 2005 

 

Yunus, Mahmud. Kamus Arab-Indonesia,. Jakarta: Hidakarya Agung, 1990. 

 

Tafsir Qur’an Karim. 72nd ed. Jakarta: PT. Hidakrya Agung Jakarta, 2002.  

 

Zulmardi. Mahmud Yunus Dan Pemikirannya Dalam Pendidikan. Ta’dib 12 

2009 

 

 



 

 

 

 

Lampiran 2 

DAFTAR RIWAYAT HIDUP 

 

1. Nama    : Nosudera TTR 

2. Jenis Kelamin   : Perempuan 

3. Tempat/Tanggal Lahir  : Medan, 13 Desember 2002 

4. Pekerjaan   : Mahasiswa 

5. No. HP   : 085143143347 

6. Email    : nosuderattr123@gmail.com 

7. Alamat    : Panyanggar 

8. Nama Orangtua  :  

a. Nama Ayah  : Tamba Tua Rambe 

b. Pekerjaan   : Pegawai BUMD 

c. Nama Ibu   : Samro Siregar 

d. Pekerjaan   : Ibu Rumah Tangga 

e. Alamat Orangtua  : Panyanggar 

9. Riwayat Pendidikan  : 

a. SDN 200112 Panyanggar (2009-2015) 

b. MTsN 1 Padangsidimpuan (2015-2018) 

c. MAN 2 Padangsidimpuan (2019-2021) 

d. UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan (2021 

Sekarang) 

10. Moto Hidup 

“Jika bukan karna Allah mampukan, aku mungkin sudah lama menyerah”. 

(QS. Al-Insyirah [94]: 5-6). 

 


