ANALISIS TERJEMAHAN AYAT-AYAT MODERASI

OLEH MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB
(STUDI KOMPARATIF )

5

Skripsi &

- Diajukan sebagai Syarat
Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
dalam Bidang llmu Al-Qur an dan Tafsir

~ Oleh

NOSUDERA TTR
NIM. 2110500008

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SYEKH ALI HASAN AHMAD ADDARY

PADANGSIDIMPUAN
2025

£ o < il : -




ANALISIS TERJEMAHAN AYAT-AYAT MODERASI

OLEH MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB
(STUDI KOMPARATIF)

s

Skripsi

Diajukan sebagai Syarat
Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
dalam Bidang llmu Al-Qur an dan Tafsir

Oleh

NOSUDERATTR
NIM. 2110500008

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SYEKH ALT HASAN AHMAD ADDARY

PADANGSIDIMPUAN
2025



ANALISIS TERJEMAHAN AYAT-AYAT MODERASI
OLEH MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB
(STUDI KOMPARATIF)

Skripsi

Diajukan sebagai Syarai
Memperoleh Gelar Sarjana Agama (S.Ag)
dalam Bidang llmu Al-Qur 'an dan Tafsir

Oleh

NOSUDERATTR
NIM. 2110500008

PEMBIMBING 1 PEMBIMBING 11
Desri Ari Enghariano, M.A l;ahliati Simanjuntak, M.A
NIP. 19881222 201903 1 007 NIP. 19881103 202321 2 032

PROGRAM STUDI ILMU AL-QUR’AN DAN TAFSIR

A worw W Ww A MY WW M oarw T W Tw W

FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SYEKH ALI HASAN AHMAD ADDARY

PADANGSIDIMPUAN
2025



o KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
A UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
' =  SYEKH ALI HASAN AHMAD ADDARY PADANGSIDIMPUAN

hvﬂ FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM

JIn. T. Rizal Nurdin Km. 4,5 Sihitang 22733 Tlp (0634) 22080, Fax (0634) 24022

= ~e e it i D

SURAT PERNYATAAN PEMBIMBING

Hal  : Skripsi Padangsidimpuan, 29 Juh 2025
A.n Nosudera TTR
Kepada Yth.
Dekan Fakultas Syariah dan [lmu Hukum
UIN SYAHADA Padangsidimpuan
di-
Padangsidimpuan

Assalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

Setelah membaca, menelaah dan memberikan saran-saran perbaikan seperlunya terhadap
skripsi Nosudera TTR berjudul “Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud
Yunus dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)”. Maka kami berpendapat bahwa skripsi ini
sudah dapat diterima untuk melengkapi tugas dan syarat-syarat mencapai gelar Sarjana Agama
(S.Ag) dalam bidang Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir pada Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas
Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan.

Seiring dengan hal di atas, maka saudari tersebut sudah dapat menjalani sidang munagasyah
untuk mempertanggungjawabkan skrispinya ini.

Demikian kami sampaikan, atas perhatiannya diucapkan terimakasih.

Wassalamu’alaikum Warahmatullahi Wabarakatuh

PEMBIMBING 1 PEMBIMBING 11
Desri Ari Enghariano, M. A. Dahliati Simanjuntak, M. A.

NIP. 198812222019031007 NIP. 198811032023212032



SURAT PERNYATAAN MENYUSUN SKRIPSI SENDIRI

PSR P - famze
bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Nosudera TTR

NIM 12110500008

Fakultas : Syariah dan Ilmu Hukum

Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsit

Judul Skripsi : Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus dan

Muhammad Thalib (Studi Komparatit)

Dengan ini menyatakan bahwa saya telah menyusun skripsi ini sendiri tanpa meminta
bantuan yang tidak sah dari pihak lain, kecuali arahan tim pembimbing dan tidak melakukan
plagiasi sesuai dengan Kode Ctik Mahasiswa UIN Syahada Padangsidimpuan Pasal 14 Ayat 4

Tahun 2014.

Pernyataan ini saya buat dengan sesungguhnya dan apabila di kemudian hari terdapat
penyimpangan dan ketidakbenaran pernyataan ini, maka saya bersedia menerima sanksi
sebagaimana tercantum dalam Pasal 19 ayat 4 Tahun 2014 tentang Kode Etik Mahasiswa
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan yaitu pencabutan
gelar akademik dengan tidak hormat dan sanksi lainnya sesuai dengan norma dan ketentuan

hukum yang beriaku.

Padangsidimpuan, 29 Juli 2025
Saya yang Menyatakan

TEMPEL )
366529558

Nosudera TTR
NIM. 2110500008



HALAMAN PERNYATAAN PERSETUJUAN PUBLIKASI

Sebagai civitas akademika Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary

Padangsidimpuan, saya yang bertanda tangan di bawah ini:

Nama : Nosudera TTR

NIM 2110500008

Fakultas : Syariah dan Ilmu Hukum
Program Studi : [lmu Al-Qur’an dan Tafsir
Jenis Karya : Skripsi

Demi pengembangan ilmu pengetahuan, menyetujui untuk memberikan kepada
Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Hak Bebas
Royalty Nonekslusif' (Non Exclusive Royalti-Free Right) atas karya ilmiah yang berjudul
“Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib
(Studi Komparatif)”. Dengan Hak Bebas Royalty Nonekslusif ini Universitas Islam Negeri
Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan berhak menyimpan, mengalih
media/formatkan, mengelola dalam bentuk pangkalan data (database), merawat dan
mempublikasikan tugas akhir saya selama tetap mencantumkan nama saya sebagai peneliti
sebegai pemilik hak cipta.

Demikian pernyataan ini saya buat dengan sebenarnya

Dibuat di : Padangsidimpuan
Pada Tanggal : ....29...0%%.......... 2025
Saya yang Menyatakan,

4 #)

z
2
=
S
=
2
s
2
x
2
>
£/
2
(

Nosudera 1'TR
NIM. 2110500008



KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI
SYEKH ALI HASAN AHMAD ADDARY PADANGSIDIMPUAN

v FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM
b ﬂ Jin. T. Rizal Nurdin Km. 4,5 Sihitang 22733 Tlp (0634) 22080, Fax (0634) 24022

Website: http://fasih.uinsyahada.ac.id email: fasih@uinsvahada.ac.id

DEWAN PENGUJI
SIDANG MUNAQASYAH SKRIPSI

Nama : Nosudera TTR
NIM : 2110500008
Program Studi : Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Fakultas : Syar1’ah dan llmu Hukum
Judul Skripsi : Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus
dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)
Ketua Sekretaris
of. Dr. H. Fatahuddin Aziz Siregar, M.Ag Desri Ari Enghariano, M.A
NIP. 19731128 200112 1 001 NIP. 19881222 201903 1 007
Anggota ,
Prof. Dr. H. Fatahuddin Aziz Siregar, M.Ag ‘ Desri Ari Enghariano, M.A
NIP. 19731128 200112 1 001 NIP. 19881222 201903 1 007
Dr. atriijar, M.Ag Hendra Gunawan, M.A
NIP. 19680202 200003 1 005 NIP. 198712052020121003
Pelaksanaan Sidang Munaqasyah
Di : Padangsidimpuan
Hari/Tanggal : Senin, 23 Juni 2025
Pukul : 14.00 s/d 16.00 WIB

Hasil/ Nilai : 85,5 (A)
Indeks Prestasi Kumulatif (IPK) :3.84
Predikat : Pujian



KEMENTRIAN AGAMA REPUBLIK INDONESIA
UNIVERSITAS ISLAM NEGERI

v SYEKH ALT HASAN AHMAD ADDARY PADANGSIDIMPUAN

FAKULTAS SYARIAH DAN ILMU HUKUM

JIn. T. Rizal Nurdin Km. 4,5 Sihitang 22733 Tlp (0634) 22080, Fax (0634) 24022
I Website: http://fasih.uinsyahada.ac.id email: fasih@uinsyahada.ac.id

PENGESAHAN DEKAN
Nomor:j229Un.28/D/PP.00.9 /07/2025

FUDUL SKRiPSt . Amaiisis Terjemaitan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus
dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)

Nama : Nosudera TTR
NIM : 2110500008
Fakultas/Prodi : Syariah dan Ilmu Hukum/Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir

Telah dapat diterima untuk memenuhi
Syarat dalam memperoleh gelar

Sarjana Agama (S.Ag)

~— Padangsidimpuan, £ Juli 2025
-~ Dekan Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum

Prof. Dr. H. Fatahuddin Aziz Siregar, M. Ag
NIP. 19731128 200112 1 001



Nama : Nosudera TTR

NIM : 2110500008
Program : Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir
Judul Skripsi : Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh

Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis terjemahan ayat-ayat moderasi
dalam al-Qur’an oleh dua tokoh penting, yaitu Mahmud Yunus dan Muhammad
Thalib. Fokus penelitian ini adalah pada perbandingan makna dan pendekatan
penerjemahan terhadap ayat-ayat yang mengandung nilai moderasi beragama.
Kajian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi kepustakaan
(library research), serta pendekatan komparatif (mugaran) untuk menggali
persamaan dan perbedaan dalam tafsir dan terjemahan yang digunakan oleh kedua
tokoh. Data primer diperoleh dari kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud
Yunus dan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib.
Hasil penelitian menunjukkan bahwa meskipun keduanya mengusung semangat
wasathiyah, pendekatan dan gaya penerjemahan mereka berbeda secara
signifikan. Mahmud Yunus cenderung menggunakan pendekatan tradisional dan
normatif, sedangkan Muhammad Thalib menekankan aspek kontekstual dan
linguistik. Perbedaan ini terlihat jelas dalam penafsiran terhadap istilah kunci
seperti “ummatan wasathan” dalam QS. Al-Baqarah [2]: 143. Mahmud Yunus
menerjemahkannya sebagai "umat pertengahan", sedangkan Muhammad Thalib
memilih istilah "umat yang adil". Pemilihan diksi ini berpengaruh terhadap
bagaimana nilai-nilai moderasi dipahami dan diinternalisasi oleh pembaca. Selain
itu, latar belakang pendidikan, ideologi, dan orientasi dakwah kedua tokoh juga
memengaruhi sudut pandang mereka dalam menerjemahkan teks suci. Penelitian
ini tidak hanya memperlihatkan pentingnya penerjemahan sebagai instrumen
pemahaman keagamaan, tetapi juga menegaskan bahwa tafsir dan terjemahan
tidak pernah bebas nilai. Oleh karena itu, penelitian ini diharapkan dapat
memberikan kontribusi dalam studi tafsir kontemporer dan memperkaya wacana
keislaman, khususnya dalam membangun pemahaman beragama yang moderat,
toleran, dan kontekstual di tengah masyarakat multikultural seperti Indonesia.

Kata Kunci: Moderasi Beragama, Terjemahan al-Qur’an, Mahmud Yunus,
Muhammad Thalib, Studi Komparatif



KATA PENGANTAR

> ‘o N o
Sl

Syukur Alhamdulillah, kita panjatkan atas kehadirat Allah Subhanahu Wa
ta ala, yang masih tetap memberikan waktu dan kesehatan kepada penulis untuk
melakukan penelitian dan menuangkannya ke dalam skripsi. Sholawat beserta
salam kepada Nabi Muhammad SAW. yang telah menuntun umatnya dari zaman

kegelapan menuju zaman yang terang benderang seperti saat sekarang.

Skripsi yang berjudul “Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh
Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif)” ini disusun
untuk melengkapi tugas-tugas dan memenuhi syarat-syarat untuk mencapai gelar
Sarjana Agama (S. Ag) pada program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas
Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad

Addary Padangsidimpuan.

Dengan selesainya penulisan skripsi ini penulis mengucapkan terima kasih
yang sebesar-besarnya kepada semua pihak yang telah membantu, baik dalam
penelitian maupun dalam penyusunan skripsi ini. Ucapan terima kasih ini penulis

sampaikan kepada:

1. Bapak Prof. Dr. H. Muhammad Darwis Dasopang, M.Ag sebagai Rektor
Universitas  Islam  Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan, Bapak Prof. Dr. Erawadi, M.Ag sebagai Wakil Rektor

bidang Akademik dan Pengembangan Lembaga, Bapak Dr. Anhar, M.A

i



sebagi Wakil Rektor bidang Administrasi Umum, Perencanaan dan
keuangan, Bapak Dr. Ikwanuddin Harahap, M.Ag sebagai Wakil Rektor

bidang Kemahasiswaan dan Kerjasama.

. Bapak Prof. Dr. H. Fatahuddin Aziz Siregar, M.Ag, sebagai Dekan
Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali
Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, Bapak Dr. Ahmatnijar, M.Ag,
sebagai Wakil Dekan bidang Akademik dan pengembangan Lembaga, Ibu
Dra. Asnah, M. A, sebagai Wakil Dekan Administrasi Umum, Perencanaan
dan Keuangan, Bapak Dr. Zul Anwar Ajim Harahap, M.A, sebagai Wakil

Dekan bidang Kemahasiswaan, Alumni dan Kerjasama.

. Bapak Desri Ari Enghariano, M. A, selaku Ketua Prodi Ilmu Al-Qur’an dan
Tafsir Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh
Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, sekaligus Pembimbing
Akademik serta Pembimbing I dan Ibu Dahliati Simanjuntak, M.A, selaku
Pembimbing II yang telah banyak membantu, membimbing dan
mengarahkan penulis dalam melaksanakan penelitian dan penyusunan
skripsi ini.

. Para Dosen dan Tenaga Pendidik di lingkungan Fakultas Syariah dan Ilmu
Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary
Padangsidimpuan, terkhususnya seluruh Dosen di Prodi Ilmu Al-Qur'an
Dan Tafsir yang telah membekali berbagai pengetahuan sehungga penulis

mampu menyelesaikan penulisan skripsi ini.

i1



5. Bapak Yusri Fahmi, M.Hum, sebagai Kepala Perpustakaan Universitas
Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan yang
telah membantu penulisan dalam menyediakan buku-buku yang berkaitan

dengan pembahasan penelitian ini.

6. Bapak Ardi Oktapian M.Pd, sebagai dosen LP2M Universitas Islam
Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan, yang turut

membantu dan mengajarkan penulis dalam menulis dasar skripsi ini.

7. Kepada Ustadz Adi Hidayat, Lc., M.A, penulis menyampaikan terima
kasih yang sebesar-besarnya atas motivasi, semangat, dan nasihat-nasihat
yang sangat menginspirasi. Penyampaian yang sangat menyentuh hati
menjadi sumber inspirasi yang sangat berharga. Semoga Allah SWT.
senantiasa memberkahi setiap langkah dan perjuangan beliau dalam
menyebarkan ilmu dan kebaikan. Semoga Allah SWT. membalas segala
kebaikan beliau dengan limpahan rahmat, keberkahan hidup, kemudahan
dalam setiap urusan, dunia maupun akhirat, dan bertemu di syurga.

Aamiin.

8. Kepada kedua orang tua penulis, Ayah (Tamba Tua Rambe) dan terkhusus
Mama (Samro Siregar). Terima kasih penulis ucapkan atas segala
pengorbanan dan ketulusan yang diberikan. Tidak mengenal lelah, selalu
mendoakan, mengusahakan, memberikan dukungan baik secara moral
maupun finansial, serta memprioritaskan pendidikan dan kebahagiaan

anak-anaknya. Perjalanan hidup kita sebagai satu keluarga utuh memang

v



10.

11

tidak mudah, tetapi segala hal yang telah dilalui memberikan penulis
pelajaran yang sangat berharga tentang arti menjadi seorang perempuan
yang kuat, bertanggung jawab, pantang menyerah dan mandiri. Semoga
dengan adanya skripsi ini dapat membuat ayah dan mama lebih bangga
karna telah berhasil menjadikan anak perempuan pertamanya ini
menyandang gelar sarjana seperti yang diharapkan. Besar harapan penulis
semoga ayah dan mama selalu sehat, panjang umur, dan bisa menyaksikan

keberhasilan lainnya yang akan penulis raih di masa yang akan datang.

Kepada kelima adik penulis, yang menjadi alasan penulis untuk tetap
bertahan sampai saat ini. Sebagai wujud kasih sayang dan tanggung jawab
moral seorang kakak yang berharap dapat menjadi teladan dalam hal
ketekunan, keilmuan, dan semangat untuk terus belajar terhadap adik-
adiknya. Penulis menyadari bahwa pencapaian ini bukanlah akhir dari
perjalanan, melainkan bagian dari proses yang terus berlanjut, dan semoga
karya sederhana ini dapat menginspirasi serta memotivasi adik-adik dalam
menapaki jenjang pendidikan yang lebih tinggi dengan penuh keyakinan

dan integritas.

Kepada teman yang sudah penulis anggap sebagai kakak penulis sendiri,
Romaito Sasmita Siregar karena telah berjuang bersama untuk meraih

impian kita bersama, dan menjadi penghibur dikala sedih.

.Kepada kak Handayani Siregar, S.Ag dan Asrim Muda Harahap, S.Ag

alumni IAT NIM 20 yang sangat banyak membantu penulis dalam

perkuliahan sampai pada penyusunan skripsi ini.



12. Kepada seluruh rekan-rekan mahasiswa Ilmu Al-Qur‘an dan Tafsir

13.

Fakultas Syariah dan Ilmu Hukum Universitas Islam Negeri Syekh Ali
Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan Angkatan 2021 yang telah
memberikan motivasi, bantuan dan dorongan baik moral maupun materil

dalam menyelesaikan pendidikan ini.

Terakhir, kepada diri penulis sendiri. Terima kasih telah bertahan sejauh
ini. Terima kasih karena tetap memilih berusaha walau sering kali merasa
putus asa ketika sesuatu yang diusahakan belum berhasil. Terima kasih
karena memutuskan untuk tidak menyerah sesulit apapun proses
penyusunan skripsi ini dan telah menyelesaikannya sebaik dan semaksimal
mungkin, ini merupakan suatu pencapaian yang patut dirayakan untuk diri
sendiri. Berbahagialah dimanapun berada, cantik. Apapun kurang dan

lebihmu, mari merayakan diri sendiri.

Padangsidimpuan, Juli 2025
Penulis

Nosudera TTR
NIM. 2110500008

vi



PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB-LATIN

1. Konsonan
Fonem konsonan bahasa Arab yang dalam system tulisan Arab
dilambangkan dengan huruf dalam transliterasi ini Sebagian
dilambangkan dengan huruf, Sebagian dilambangkan dengan tanda dan
Sebagian lain dilambangkan dengan huruf dan tanda sekaligus. Berikut

ini daftar huruf Arab dan transliterasinya dengan huruf latin yaitu:

':i\ur;l;f Nanlzgnu ruf Huruf Latin Nama
| Alif _ Tidak _ Tidak
dilambangkan dilambangkan
< Ba B Be
— Ta T Te
. . ) es (dengan titik di
= sa S
atas)
z Jim J Je
ha (dengan titik di
< ha h bawah)
- Kha Kh kadan ha
3 Dal D De
3 . . zet (dengan titik
zal vA :
di atas)
D Ra R Er
B Zai Z Zet
o Sin S Es
B Syin Sy es dan ye
q es (dengan titik di
> sa ? bawah)
) de (dengan titik di
< dad d bawah)
te (dengan titik di
- 1 ! bawah)
zet (dengan titik
- “@ z di bawah)
.. . Koma terbalik di
d amn s
atas

vii



¢ Gain G Ge
. Fa F Ef
3 Qaf Q Ki
<l Kaf K Ka
J Lam L El
2 Mim M Em
o Nun N En
B Wau W We
o Ha H Ha
3 Hamzah Apostrof
S Ya Y Ye
2. Vokal

Vokal bahasa Arab seperti vocal bahasa Indonesia, terdiri dari

vocal Tunggal atau monoftong, vocal rangkap atau diftong atau vocal

Panjang.

a. Vokal Tunggal adalah vocal Tunggal bahasa Arab yang lambangnya

berupa tanda atau harkat, transliterasinya adalah sebagai berikut:

Tanda Nama Huruf Latin Nama
— fathah A A
- Kasrah | |
3 dommah U U

b. Vokal rangkap adalah vocal rangkap bahasa Arab yang lambangnya

berupa gabungan antara harkat dan huruf, transliterasinya adalah

sebagai berikut:

Tanda dan | Nama Huruf Huruf Latin Nama
Huruf Latin
S e Fathah dan ya Ai adani
S Fathah dan wau Au adanu

viii




c. Vokal Panjang adalah vocal Panjang bahasa Arab yang lambangnya

berupa harkat, huruf dan tanda, transliterasinya adalah sebagai berikut:

Tanda Nama Huruf Latin Huruf Latin Nama
b Fathah dan alif A A

¢ o Kasrah dan ya I I
5 Dommah dan wau U U

3. Ta Marbutah
Transliterasi untuk Ta Marbutah ada dua:
a. Ta Marbutah hidup yaitu Ta Marbutah yang hidup atau mendapat
harkat fathah, kasrah dan dommah, transliterasinya adalah /t/.
b. Ta Marbutah mati yaitu Ta Marbutah yang mati atau mendapat

harakat sukun, transliterasinya /h/.

Kalau pada suatu kata yang akhir katanya Ta Marbutah diikuti
oleh kata yang mengunakan kata sandang al, serta bacaan kedua kata itu

terpisah maka Ta Marbutah itu ditransliterasikan dengan ha (h).

4. Syaddah (Tasydid)

Syaddah atau tasydid yang dalam system tulisan Arab
dilambangkan dengan sebuah tanda, tanda syaddah atau tanda tasydid.
Dalam transliterasi ini tanda syaddah tersebut dilambangkan dengan
huruf, yaitu huruf yang sama dengan huruf yang diberi tanda syaddah

1tu.

1X



5.

6.

Kata Sandang
Kata sandang dalam system tulisan Arab dilambangkan dengan
huruf, yaitu: J. Namun dalam tulisan transliterasinya kata sandang itu
dibedakan antara kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiyah dan
kata sandang yang diikuti oleh huruf gamariyah.
a. Kata sandang yang diikuti oleh huruf syamsiah adalah kata sandang
yang diikuti oleh huruf syamsiah ditransliterasikan sesuai dengan
bunyinya, yaitu huruf /I/ diganti dengan hurufyang sama dengan

huruf yang langsung diikuti kata sandang itu.

b. Kata sandang yang diikuti huruf gamariyah adalah kata sandang

yang diikuti oleh huruf gamariyah ditransliterasikan sesuai aturan
yang digariskan didepan dan sesuai dengan bunyinya.
Hamzah
Dinyatakan di depan Daftar Transliterasi Arab-Latin bahwa
hamzah ditransliterasikan dengan apostrof. Namun, itu hanya terletak di
tengah dan di akhir kata. Bila hamzah itu diletakkkan di awal kata, ia
tidak dilambangkan, karena dalam tulisan Arab berupa alif.
Penulisan Kata
Pada dasarnya setiap kata, baik fi'il, isim, maupun huruf ditulis
terpisah. Bagi kata-kata tertentu yang penulisannya dengan huruf Arab
yang sudah lazim dirangkaikan dengan katalain karena ada huruf atau

harkat yang dihilangkan maka dalam transliterasi ini penulisan kata



tersebut bisa dilakukan dengan dua cara: bisa dipisah perkata dan bisa

pula dirangkaikan.

. Huruf Kapital

Meskipun dalam sistem kata sandang yang diikuti huruf tulisan
Arab huruf kapital tidak dikenal, dalam transliterasi ini huruf tersebut
digunakan juga, penggunaan huruf kapital seperti apa yang berlaku
dalam EYD, diantaranya huruf kapital digunakan untuk menuliskan
huruf awal, nama diri dan permulaan kalimat. Bila nama diri itu dilalui
oleh kata sandang, maka yang ditulis dengan huruf kapital tetap huruf
awal nama diri tersebut, bukan huruf awal kata sandangnya.
Penggunaan huruf awal kapital untuk Allah hanya berlaku dalam
tulisan Arabnya memang lengkap demikian dan kalua penulisan itu
disatukan dengan kata lain sehingga ada huruf atau harakat yang

dihilangkan, huruf kapital tidak dipergunakan.

. Tajwid

Bagi mereka yang menginginkan kefasihan dalam bacaan,
pedoman transliterasi ini merupakan bagian tak terpisahkan dengan ilmu
tajwid. Karena itu keresmian pedoman transliterasi ini perlu disertai

dengan pedoman tajwid.

X1



DAFTAR ISI
SAMPUL DEPAN
HALAMAN JUDUL
HALAMAN PENGESAHAN PEMBIMBING
SURAT PERNYATAAN PEMBIMBING
LEMBAR PERNYATAAN KEASLIAN SKRIPSI
SURAT PERNYATAAN PUBLIKASI
BERITA ACARA SIDANG MUNAQASYAH
LEMBAR PENGESAHAN DEKAN

ABSTRAK ..ottt
KATA PENGANTAR ... s
PEDOMAN TRANSLITERASI ARAB LATIN .......c.cociiiiiiiiee
DAFTAR IS ...ttt b e
BAB I PENDAHULUAN .......cooiiiiiii ittt
A. Latar Belakang Masalah...........ccccoooviiiiiiiiiiicce
B. Fokus Masalah...........cooiiiiiiiiiiiec e
C. Batasan IStilah ..........cocoiiiiii
D. Rumusan Masalah ...........cccoiiiiiiii e
E. Tujuan Penelitian..........cccoceiiiiiiiiiiiiiiiic e
F. Kegunaan Penelitian...........cccooiiiiiiiiiiiiiicsee e
G. Penelitian Terdahulu...........coooieiiiiii e
H. Metode Penelitian..........cccveiiiiiiiiiiiiiic e

1. Sistematika Pembahasan ..........coovveuiuioiiieeeeeeeeee e

BAB II BIOGRAFI MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB

SERTA KITAB TERJEMAHANNYA .......cccooiiiiiiiiiineeeeee s

A. Biografi Mahmud YUunus ..........c.cccooviiiiiiiiiie e
1. Latar Belakang Kehidupan Mahmud Yunus...........ccccoceeiiiiicninnnnn

2. Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus...........cccocceviiiiniiiiiiinicienn,

3. Karir Akademis Mahmud YUnus .........c.cocoeiiiiiiiiiiienieee e

4. Karya-Karya Mahmud YUnus .........cccooeeiiiiineeee e

xii



B. Deskripsi Tafsir Qur’an Karim.........c.ccooeiiiiiiiiniiiicceeee s 25

1. Latar Belakang Penulisan Tafsir Qur’an Karim ..........ccccooeviiiinnennnn, 25

2. Metode dan Corak Tafsir Qur’an Karim.............cccoceeeiiiieeeiciiiee e, 28

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tafsir Qur’an Karim ............cccccoeovivneene 29

4. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim ..........cccocoeniiiiiinniiennnns 32

C. Biografi Muhammad Thalib...........cccccoiiiiiiiiie, 33

1. Latar Belakang Kehidupan Muhammad Thalib dan Riwayat Pendidikan
Muhammad Thalib ..o 33

2. Karir Akademis Muhammad Thalib ...........ccccooviiiiiiiiiicin 36

3. Karya-Karya Muhammad Thalib.............cccooeiiiiiiiiiiic, 38

D. Deskripsi Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah .........ccccccooviniiiiennn. 42

1. Latar Belakang Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah.....42

2. Metode dan Corak Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah ................ 45

3. Jenis dan Sumber Penafsiran Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah 47

4. Sistematika Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah........... 50

BAB III ANALISIS UMUM TENTANG MODERASI BERAGAMA............ 53
A. Pengertian Moderasi Beragama ...........cccoovviiiiiiicniinee e 53

B. Kata A/-Wasath dalam Al-QUI’an .........ccceeiiiiiiiiii e 55

C. Urgensi Moderasi Beragama..............ccooiiiiiiniiiiiiiicee 58
BAB IV ANALISIS DAN TEMUAN PENELITIAN ......ccoooiiiiiiiie 60
A. Analisis Terjemahan Ayat-ayat Moderasi Menurut Mahmud Yunus ....... 60

B. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Menurut Muhammad Thalib .64
BAB V PENUTUP

ALKeSIMPUIAN ... 70
B SAran ...oooii s 71
DAFTAR PUSTAKA
DAFTAR RIWAYAT HIDUP

xiil



BAB 1
PENDAHULUAN
A. Latar Belakang Masalah

Keragaman budaya (multikulturalisme) merupakan realitas yang melekat
dalam kehidupan bangsa Indonesia. Sebagai negara kepulauan yang terdiri dari
berbagai suku, bahasa, agama, dan adat istiadat, Indonesia juga tumbuh sebagai
masyarakat yang plural secara budaya. Keberagaman ini tidak hanya
memperkaya warisan kebudayaan nasional, tetapi juga mencerminkan
dinamika sosial yang terus berkembang di tengah tantangan modernisasi dan
globalisasi.

Di Indonesia sendiri, terdapat enam agama yang resmi dan dianut oleh
masyarakat. Bahkan di luar agama yang resmi terdapat banyak berbagai ajaran-
ajaran atau aliran-aliran yang dianut berbagai komunitas atau organisasi di
berbagai daerah. Tingkat keberagaman di bangsa ini begitu sangat kental,
apapun yang berhubungan dengan kegiatan-kegiatan mereka selalau berkaitan

dengan urusan keagamaan dan itu tidak bisa dipisahkan dari kehidupan

masyarakat Indonesia.

Perbedaan suku, ras, bahasa, dan agama di Indonesia sering menjadi
penyebab terjadinya konflik. Konflik ini biasanya muncul karena adanya

kelompok atau organisasi yang merasa paling benar dan memaksakan

! Direktorat Diseminasi Statistik, Statistik Indonesia, vol. 11 (Jakarta: Badan Pusat Statistik,
2013)

2 Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah, Kesalapahaman,
Tuduhan, dan Tentangan yang dihadapinya (Jakarta: Ngariksa Ngaji Manuskrip Kuno Nusantara,
2022 ), him.12-13



pandangannya kepada yang lain. Sikap seperti itu bisa merusak rasa
kebersamaan yang sudah lama dibangun. Hal ini juga menunjukkan bahwa
masyarakat Indonesia masih sering memiliki prasangka buruk terhadap
kelompok yang berbeda, serta kurang menghargai perbedaan. Karena itu, para
pemuka agama yang menjadi panutan masyarakat perlu memahami pentingnya
keberagaman budaya. Mereka perlu membekali diri dengan pengetahuan
tentang perbedaan, menyadari adanya diskriminasi atau rasisme, dan belajar
untuk bersikap adil terhadap semua kelompok. Dengan pemahaman ini, para
pemimpin agama akan lebih siap menghadapi perbedaan dengan cara yang
bijak dan damai.

Dari konflik tersebut, moderasi beragama merupakan sebuah solusi agar
kehidupan antar pemeluk agama bisa berjalan dengan damai dan saling
menghormati. Tujuan utama dari moderasi beragama adalah menciptakan
suasana masyarakat yang rukun dan harmonis. Karena itu, pendekatan ini tidak
menggunakan cara-cara kasar seperti menganggap orang lain sebagai musuh,
apalagi menyerang atau menyingkirkan mereka yang dinilai terlalu ekstrem
dalam beragama.

Sebaliknya, moderasi berusaha mengajak dan membimbing mereka agar
kembali ke jalan yang lebih seimbang dan adil. Dalam pandangan ini,
beragama bukan tentang permusuhan, melainkan tentang merangkul dan
memberikan arahan dengan cara yang penuh kasih, bahkan kepada mereka

yang memiliki pandangan berlebihan sekalipun.



Moderasi dalam Bahasa Arab berasal dari kata wasatha yang berarti

3 Dan dari akar kata tersebut muncul kata al-wasith

pertengahan.
(mempertengahi), awsath (di tengah/yang pertengahan), dan wustha.

Sedangkan dalam Bahasa Inggris, kata moderasi terambil dari kata moderate

atau moderation yang berarti sikap sedang, sikap tidak berlebih-lebihan, orang

yang moderat dan orang yang lunak.*

Konsep al-wasathiyah yang dikembangkan di Indonesia berotasi tentang
akidah (keyakinan), ibadah (pelaksanaan hukum dan ritual keagamaan),
dakwah (syiar agama), dan akhlak. Karenanya diperlukan pandangan keislaman
yang moderat atau “Islam Wasathiyah” yang mengajarkan beragama yang
tengah-tengah dan damai, sekaligus berkemajuan. Sejalan dengan al-Qur’an
Surah al-Baqarah ayat 143 sebagai gerakan Islam sebagai alterrnatif dalam

memasuki dunia modern abad ke-21.

P - e Go 1. o~ . oz st X SN 3
Ugalieed 3G 0,2l 5,555 00 B 41agd 1,89 g 241 2l U3
EIE of5e it e Ll 2 0 &5 o i Y Tl e o A s
BEPr 2 R IR A A el Y] e 2
s g Py s Lir &7 # NI ;f‘“f\_/{/, 5% P ///ja 1z Qf/ <
5 gl W & O e 3558 fead BT 087G BT o8 0T e ) 55

Artinya: “Dan demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat islam)
‘umat pertengahan’ agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan)
manusia dan agar Rasul (Muhammad) menjadi saksi atas
(perbuatan) kamu. Kami tidak menjadikan kiblat yang (dahulu)
kamu (berkiblat) kepadanya, melainkan agar Kami mengetahui
siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke
belakang. Sungguh, (pemindahan kiblat) itu sangat berat,
kecuali bagi orang yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Dan
Allah tidak akan menyia-nyiakan imanmu. Sungguh, Allah Maha

3 Mahmud Yunus, Kamus Arab Indonesia (Jakarta: Mahmud Yunus Wa Dzurriyah, 2010), him.
498.

4 Yan Peterson, Kamus Lengkap Inggris Indonesia Dan Indonesia Inggris (Surabaya: Karya
Agung, 2005), hlm. 235.



Pengasih, Maha Penyayang kepada manusia.” (QS. Al-Baqarah
[2]: 143)

Pada konteks ini, terjemahan al-Qur’an berperan penting dalam
membentuk pemahaman umat Islam tentang moderasi beragama. Pemilihan
kata, pendekatan interpretatif, dan kecenderungan ideologis dalam
penerjemahan dapat berpengaruh terhadap bagaimana suatu konsep agama
dipahami oleh masyarakat. Oleh karena itu, kajian terhadap terjemahan al-
Qur’an yang berbeda menjadi penting untuk memahami bagaimana pesan
moderasi beragama disampaikan kepada umat Islam.

Pada QS. al-Baqarah: 143, wasathan bermakna sebagai sikap adil,
pada QS. al-Baqarah 238 wustha bermakna paling baik dan pertengahan,
pada QS. al-Qalam: 28 memiliki makna paling adil, ideal, paling baik dan
berilmu. Sedangkan dalam QS. al-‘Adiyat: 5, fawasathna bermakna di
tengah-tengah atau pertengahan. Dari beragamnya makna wasathiyah
menurut Ali al- Shalabiy di atas, makna wasathiyah merupakan makna
yang tidak berat ke kanan dan tidak berat ke kiri. Singkatnya, wasathiyah
adalah sebuah prinsip yang berada ditengah.5 Pada perkembangannya,
wasathiyah jika dialihkan kepada bahasa Indonesia beralih kepada kata
moderasi yang merupakan jalan pertengahan. Konsep moderasi tersebut

sesuai dengan inti ajaran Islam yang memiliki kesamaan dengan fitrah

5 Khairan Muhammad Arif, “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-Qur’an, Al-
Sunnah serta Pandangan Para Ulama dan Fuqaha” dalam Jurnal Al-Risalah (Bekasi: Universitas
Islam As-Syafi’iyah, 2020), Vol. 11. No. 1. hlm. 26



manusia. Oleh karena itu, umat Islam disebut dengan Ummatan wasathan
yang memiliki arti umat pertengahan, umat yang seimbang.
Pada QS. al-Baqarah ayat 143, wasathiyah menurut Mahmud Yunus

bermakna pertengahan,6 sedangkan menurut Muhammad Thalib adalah

adil.”. Pada QS. al-Qalam ayat 28 menurut Mahmud Yunus dan
Muhammad Thalib sama-sama memiliki makna di antara. Begitu juga
dalam QS. al-Adiyat ayat 5, wasathiyah sama-sama bermakna di tengah-
tengah.

Al-Qur’an menjelaskan tentang pemikiran wasathiyah secara
mendasar, serta relevan dalam kehidupan umat Islam. Dari penjelasan al-
Qur’an tersebut, lahirlah pandangan, konsep serta pemahaman moderasi
Islam dalam setiap segi kehidupan. Dalam QS. Al-Baqarah 143, kata
wasathan dimaknai oleh berbagai mufassir dengan beragam makna.
Namun, penulis hendak memfokuskan kajian ini kepada penerjemah
sekaligus mufassir al-Qur’an kontemporer yang berasal dari nusantara
Indonesia sebagai bentuk perbandingan. Disebabkan para mufasir di
Indonesia secara lebih paham tentang kondisi negaranya sendiri yang akhir-
akhir ini diserang oleh agama Islam yang bermanhaj radikalis, yakni Islam

kanan yang menganggap ajarannya paling benar sendiri.

® Mahmud Yunus, 7afsir Qur’an Karim, (Jakarta, PT. Hidakarya Agung, 2002), hlm. 29.
" Muhammad Thalib, 4l-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, (Solo, CV. Qolam Mas, 2012).
hlm.17.



Secara bahasa, tarjamah berarti mengganti, menyalin, atau
memindahkan kalimat dari suatu bahasa ke bahasa yang lain.® Tarjamah
didefenisikan denga menyalin atau memindahkan suatu bahasa ke bahasa
lain. Tarjamah juga bisa diartikan dengan pengalihbahasaan ke bahasa lain
agar bisa dipahami oleh orang-orang yang tidak bisa memahami bahasa
asal.?

Kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus merupakan salah
satu pionir dalam karya tafsir berbahasa Indonesia yang banyak digunakan
oleh orang-orang berbahasa Melayu karena penggunaan huruf Latin dalam
penerjemahan dan penafsiran al-Qur’annya. Karenanya, Mahmud Yunus
juga dianggap sebagai pelopor pola baru penulisan tafsir al-Qur’an di
Indonesia. Karya tafsirnya ini merupakan hasil “penyelidikan” yang
dilakukan secara mendalam olehnya selama kurang lebih 53 tahun, sejak ia
berusia 20 hingga 73 tahun. Selama ia menyelesaikan karyanya, muncul

berbagai protes dan reaksi dari berbagai kalangan yang menentang

kegiatannya dalam menerjemahkan dan menafsirkan al-Qur’an.®

Al-Qur'anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib
menyajikan terjemahan al-Qur'an yang tidak hanya akurat secara linguistik,
tetapi juga kaya akan konteks dan makna. Metode penafsiran yang

digunakan dalam karya ini mengedepankan pendekatan tafsiriyah dengan

8 Muhammad Sauqi, Ulumul Qur’an, (Purwokerto: CV Pena Persada, 2022), him. 114.

% Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui Kata-Kata
Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016, him. 12.

10 Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam Pembaruan
Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84.



memperhatikan kaidah-kaidah baku dalam menafsirkan al-Qur’an. Dalam
penafsirannya, Muhammad Thalib menghindari terjemahan harfiah yang
dapat menimbulkan kesalahpahaman, dan lebih memilih untuk memberikan
penjelasan yang mendalam mengenai maksud dan tujuan dari setiap ayat.
Upaya Muhammad Thalib ini terbilang serius karena dilakukan dalam
kurun waktu yang terbilang lama, yaitu telah melakukan penelitian selama
10 tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan Kemenag
RLM

Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan Mushaf
Utsmani, mulai dari QS. al-Fatithah hingga QS. al-Naas. Metode
penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag
RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf al-Qur’an
‘Utsmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan, dan bawahnya.
Terdapat perbedaan karya Muhammad Thalib ini tidak menggunakan
catatan kaki sama sekali, sebagaimana yang banyak dijumpai dalam karya
terjemah terbitan Kemenag RI. Karena terbilang ringkas dan padat, karya
terjemahan ini hanya terdiri 1 volume.

Studi komparatif pada penelitian ini tidak bermaksud untuk
membanding-bandingkan kualitas terjemah atau penerjemahnya, tetapi
justeru menggali lebih dalam lagi khazanah keilmuan yang terpendam di

dalam kedua kitab terjemah tersebut, khususnya hal-hal yang berkaitan

11 Syahrullah Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara
Kontekstualisasi Dan Distorsi, Journal of Qur’an and Hadith Studies , Vol 2, No. 1, 2013,
hlm. 43-62.



dengan modernisasi dan toleransi. Tulisan ini berusaha mengurai konsep
wasathiyah dalam al-Qur’an dari sudut pandang ahli tafsir, untuk
menemukan poin penting yang mampu meminimalisir ‘misunderstanding’
dan sikap intoleran yang rawan terjadi pada daerah-daerah tertentu akibat
minimnya pemahaman umat tentang makna wasathiyah yang sebenarnya.
Signifikansi akademik pembahasan ini akan sangat terasa, khususnya pada
saat ini, apabila kita melihat ke arah positif yang ditimbulkan oleh sikap
moderat, untuk melahirkan masyarakat yang toleran, rukun dan cinta
damai.

Dari kedua kitab tafsir terjemahan al-Qur’an di atas penulis tertarik
menjadikannya sebagai judul skripsi. Maka dari itu judul penelitian ini
adalah Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Mahmud Yunus
dan Muhammad Thalib (Studi Komparatif).

B. Fokus Masalah

Fokus masalah dalam penelitian ini adalah analisis persamaan &
perbedaan terjemahan ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an oleh Mahmud
Yunus dan Muhammad Thalib.

C. Batasan Istilah

Untuk menghindari kesalahpahaman dalam memahami judul penelitian

ini, maka peneliti menjelaskan batasan istilah di antaranya:
1. Analisis
Menurut KBBI (Kamus Besar Bahasa Indonesia) adalah

penyelidikan terhadap suatu peristiwa (karangan, perbuatan, dan



sebagainya) untuk mengetahui keadaan yang sebenarnya (sebab-
musabab, duduk perkaranya, dan sebagainya).12 Analisis dapat
diartikan sebagai proses mencerna suatu masalah menjadi sederhana
hingga dapat ditelaah dengan mudah. Analisis merupakan aktivitas
yang terdiri dari serangkaian kegiatan seperti, mengurai, membedakan,
memilah sesuatu untuk dikelompokkan kembali menurut kriteria
tertentu dan kemudian dicari kaitannya lalu ditafsirkan maknanya.
2. Terjemahan

Secara bahasa, tarjamah berarti mengganti, menyalin, atau

memindahkan kalimat dari suatu bahasa ke bahasa yang lain.*3

Tarjamah didefenisikan dengan menyalin atau memindahkan suatu
bahasa ke bahasa lain. Tarjamah juga bisa diartikan dengan

pengalihbahasaan ke bahasa lain agar bisa dipahami oleh orang-orang

1.14

yang tidak bisa memahami bahasa asal.”™ Menurut Manna al- Qathan,

bentuk  tarjamah  al-Qur’an ada  dua, yaitu  tarjamah
tafsiriyah/ma’nawiyah dan tarjamah harﬁyah.l5 Tarjamah tafsiriyah
menjelaskan kalimat atau kata menggunakan bahasa lain, tanpa
memperhatikan gaya bahasa dan tertib susunan bahasa asal secara

keseluruhan. Sedangkan tarjamah harfiyah ialah memindahkan

2 Analisis, dalam KBBI daring, diakses pada 10 Maret 2025, dari
https://kbbi.web.id/analisis.

13 Muhammad Sauqi, Ulumul Qur’an, (Purwokerto: CV Pena Persada, 2022), hlm. 114.

14 Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui Kata-
Kata Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016, him. 12.

15 Ahmad Zainal Abidin Dan Thoriqul Aziz, Khazanah Tafsir Nusantara, (Yogyakarta:
IRCiSoD, 2023), hlm. 219.



kalimat atau akata suatu bahasa ke bahasa lain dengan mengikuti gaya
bahasa dan tertib susunan kata makna yang tekandung dalam bahasa
asal yang diterjemahkan. Atau bisa juga diartikan dengan
memindahkan pengertian dari satu bahasa ke bahasa lain dengan tetap
memperhatikan susunannya dan makna asli yang terkandung dalam
apa yang diterjemahkan.
3. Moderasi

Berasal dari bahasa latin moderation yang berarti tidak kelebihan
dan tidak kekurangan. Kata itu juga berarti penguasaan diri (dari sikap
sangat kelebihan dan kekurangan). Kamus Besar Bahasa Indonesia
(KBBI) menyediakan dua pengertian kata moderasi, yakni:
pengurangan kekerasan, dan penghindaran keekstriman. Jika
dikatakan, orang itu bersikap moderat menandakan orang itu bersikap
wajar, biasa-biasa saja, dan tidak ekstrim.'®  Ibnu ‘Asyur
mendefinisikan kata “wasath” dengan dua makna. Pertama, definisi
menurut etimologi, kata wasath berarti sesuatu yang ada di tengah,
atau sesuatu yang memiliki dua belah ujung yang ukurannya
sebanding. Kedua, definisi menurut terminologi bahasa, makna wasath
adalah nilai-nilai Islam yang dibangun atas dasar pola pikir yang lurus
dan pertengahan, tidak berlebihan dalam hal tertentu. Adapun makna

“ummatan wasathan” pada surat al-Baqarah ayat 143 adalah umat yang

®Moderasi, dalam KBBI daring, diakses Pada Rabu, 25 September 2024, dari
https://kbbi.web.id/moderasi.



11

adil dan terpilih. Maksudnya, umat Islam ini adalah umat yang paling
sempurna agamanya, paling baik akhlaknya, paling utama amalnya.
Allah SWT telah menganugerahi ilmu, kelembutan budi pekerti,
keadilan, dan kebaikan yang tidak diberikan kepada umat lain. Oleh
sebab itu, mereka menjadi “ummatan wasathan”, umat yang sempurna
dan adil yang menjadi saksi bagi seluruh manusia di hari kiamat nanti.
Moderasi dalam bahasa arab disebut dengan al-wasathiyah. Al-

Qardawi menyebut beberapa kosa kata yang serupa maknanya dengan

kata al-wasathiyah yaitu tawazun, i'tidal, ta'adul dan istiqamah.17
4. Kitab Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus

Merupakan salah satu pionir dalam karya tafsir berbahasa
Indonesia yang banyak digunakan oleh orang-orang berbahasa Melayu
karena penggunaan huruf Latin dalam penerjemahan dan penafsiran al-
Qur’annya. Karenanya, Mahmud Yunus juga dianggap sebagai pelopor
pola baru penulisan tafsir al-Qur’an di Indonesia. Karya tafsirnya ini
merupakan hasil “penyelidikan” yang dilakukan secara mendalam
olehnya selama kurang lebih 53 tahun, sejak ia berusia 20 hingga 73
tahun. Selama ia menyelesaikan karyanya, muncul berbagai protes dan

reaksi dari berbagai kalangan yang menentang kegiatannya dalam

menerjemahkan dan menafsirkan al-Qur’an.!®

1" M. Musyarif Ahdar, Pendidikan Moderasi Dalam Islam, Jurnal llmiah Al-Jauhari: Jurnal
Studi Islam dan interdisipliner, Vol 7, 2022, hlm. 92.

18 Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam Pembaruan
Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84.



5. Al-Qur'anul Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib
Merupakan terjemahan al-Qur'an yang tidak hanya akurat secara
linguistik, tetapi juga kaya akan konteks dan makna. Metode
penafsiran yang digunakan dalam karya ini mengedepankan
pendekatan tafsiriyah dengan memperhatikan kaidah-kaidah baku
dalam menafsirkan al-Qur’an. Dalam penafsirannya, Muhammad
Thalib menghindari terjemahan harfiah yang dapat menimbulkan
kesalahpahaman, dan lebih memilih untuk memberikan penjelasan
yang mendalam mengenai maksud dan tujuan dari setiap ayat. Upaya
Muhammad Thalib ini terbilang serius karena dilakukan dalam kurun
waktu yang terbilang lama, yaitu telah melakukan penelitian selama 10
tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan
Kemenag RI. 19
6. Studi Komparatif
Studi komparatif terdiri dari dua suku kata yaitu studi dan
komparatif. Dalam kamus bahasa Indonesia studi berarti penelitian,

kajian atau telaah.? Sedangkan komparatif yaitu berkenaan atau

berdasarkan dengan perbedaan persamaan/perbandingan.21 Komparatif
(mugaran) adalah membandingkan teks (nash) ayat-ayat al-Qur’an

yang memiliki persamaan redaksi dalam dua kasus atau lebih dan bisa

19 Syahrullah Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara
Kontekstualisasi Dan Distorsi, Journal of Qur’an and Hadith Studies , Vol 2, No. 1, 2013,
hlm. 43-62.

2 Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 1377.

2l Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, (Jakarta: Pusat Bahasa, 2008), hlm. 743.



13

juga memiliki redaksi yang berbeda dalam satu kasus yang sama,
membandingkan ayat al-Qur‘an dengan hadis yang bertentangan, dan

membandingkan pendapat para ulama Tafsir dalam menafsirkan ayat-

ayat al-Qur’an??

D. Rumusan Masalah
1. Bagaimana terjemahan ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan
Muhammad Thalib?
2. Apa persamaan dan perbedaan terjemahan ayat-ayat moderasi oleh Mahmud
Yunus dan Muhammad Thalib?
E. Tujuan Penelitian
1. Untuk mengetahui terjemah ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan
Muhammad Thalib
2. Untuk mengetahui persamaan dan perbedaan terjemahan ayat-ayat
moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib.
F. Kegunaan Penelitian
1. Untuk menambah wawasan dan dapat dijadikan sebagai bahan rujukan
oleh orang-orang yang ingin mengetahui perbedaan terjemahan ayat-
ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhhammad Thalib ilmu
pengetahuan tentang ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an.
2. Untuk menambah pemahaman terhadap kitab tafsir Qur’an Karim karya

Mahmud Yunus dan Al-Qur’anul Karim karya Muhammad Thalib.

22 Nashruddin Baidan, Metodologi Tafsir Al-Qur'an, (Surakarta: Pustaka Pelajar, 2000),
hlm. 65.



3. Untuk memenuhi salah satu syarat mencapai gelar Sarjana Agama

(S.Ag) di Program Studi Ilmu al-Qur’an dan Tafsir, Fakultas Syariah
dan Ilmu Hukum, Universitas Islam Negeri Syekh Ali Hasan Ahmad

Addary Padangsidimpuan.

G. Penelitian Terdahulu

1.

Skripsi oleh Lili Herawati Siregar pada tahun 2021, “Moderasi
Beragama Dalam Al-Qur’an Pemikiran M.Quraish Shihab Buku
Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama”. Penelitian
ini membahas tentang moderasi beragama dalam buku Wasathiyyah
Wawasan Islam tentang Moderasi Beragama Karya M.Quraish Shihab.
Dan fokus penelitian tersebut dirumuskan masalah yaitu: Bagaimana
pemahaman moderasi beragama menurut pandangan M. Quraish
Shihab.?® Jenis dari penelitian terdahulu dengan penelitian ini adalah
pada jenis penelitiannya yaitu penelitian pustaka (/ibrary research),
menggunakan buku karya M. Quraish Shihab sebagai bahan rujukan
utama dan tidak lupa dengan penafsiran M. Quraish Shihab tentang
moderasi beragama dalam QS. Al-Baqarah [2]: 143 dan QS. Ali-Imran
[3]: 104 dan 110.

Adapun perbedaan penelitian terdahulu dengan penelitian ini

adalah penelitian terdahulu hanya merujuk pada pendapat 1 tokoh yaitu

2 Lili Herawati, “Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an Pemikiran M. Quraish

Shihab Buku Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama”, Skripsi 2021, hlm.

50.

14



M. Quraish Shihab saja, serta penafsiran ayat moderasi, sedangkan
penelitian ini merujuk pada pendapat 2 tokoh dengan membandingkan
terjemah ayat-ayat moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad
Thalib.

2. Skripsi oleh Lokman Sholeh pada tahun 2022, “Penafsiran Atas Ayat-
ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis M. Hanafi (Studi Buku Moderasi
Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama)”. Menjelaskan ayat-ayat

al-Qur’an yang digunakan oleh M. Hanafi dalam moderasi islam juga

sudut pandang M. Hanafi dalam memahami moderasi islam.?*

Adapun persamaan dari penelitian terdahulu dengan penelitian ini
adalah terletak pada jenisnya yaitu penelitian pustaka (/ibrary research),
merupakan suatu penelitian yang prosesnya menggunakan data-data atau
bahan-bahan tertulis yang mempunyai keterkaitan dengan tema
permasalahan yang akan diteliti. Kemudian perbedaannya adalah
penelitian terdahulu hanya merujuk pada 1 tokoh saja yaitu M. Hanafi
dengan pemikirannya, Sedangkan penelitian ini merujuk pada 2 tokoh
yaitu Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib dengan al-Qur’an
terjemahnya masing-masing yang membahas tentang ayat-ayat moderasi.

3. Skripsi karya Burhanuddin Muhamad Yamin pada tahun 2021 dengan
judul “Penafsiran Wahbah Al-Zihaili Tentang Ayat-Ayat Moderasi Islam

Dalam Al-Qur’an”, di dalamnya Burhanuddin menggunakan metode

2 Lokman Saleh, “Penafsiran Atas Ayat-Ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis M.
Hanafi (Studi Buku Moderasi Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis Agama)”, Skripsi
2022, hlm. 66.



16

tafsir tahlili, bahwa moderasi Islam merupakan esensi mendasar dari
Islam, yakni mengajarkan keseimbangan, menjaga keharmonisan,
memperjuangkan semangat keadilan, dan skala prioritas dalam berbagai

aspek kehidupan, serta menjunjung tinggi nilai-nilai keluhuran moral

dan akhlak-akhlak Islam.?

H. Metode Penelitian
1. Jenis Penelitian
Adapun jenis penelitian ini adalah kualitatif dengan pendekatan mugarin
(komparatif). Penelitian ini menggunakan metode (/ibrary research) atau
studi kepustakaan yaitu dengan mengumpulkan data dengan cara memahami
dan mempelajari teori-teori dari berbagai literatur yang berhubungan dengan
penelitian peneliti.
2. Sumber Data
Dalam penelitian ini peneliti menggunakan dua sumber data yaitu
sumber data primer dan sumber data sekunder:

a. Sumber data primer, yaitu sumber data yang menjadi pokok utama
adalah Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus dan Al-Qur’an
Karim Tarjamah Tafsiriyah karya Muhammad Thalib.

b. Sumber data sekunder yaitu sumber data pendukung yang dijadikan

sebagai tambahan atau pelengkap dalam penelitian ini, yang

% Burhanuddin Muhamad Yamin, “Penafsiran Wahbah Al-Zihaili Tentang Ayat-
Ayat Moderasi Islam Dalam Al-Qur’an”, Skripsi 2021, hlm. 61.



diperoleh dari buku, artikel, jurnal, kamus bahasa arab, kamus
bahasa inggris yang berkaitan dengan penelitian ini.
3. Teknik Pengumpulan Data
Langkah yang dilakukan oleh peneliti adalah mengumpulkan data
kepustakaan yang berkaitan dengan tema penelitian sebanyak mungkin
baik primer maupun skunder. Oleh karena itu peneliti melakukan
pengumpulan data dengan mencari serta mengumpulkan ayat-ayat al-
Qur’an yang berkaitan dengan moderasi dengan bantuan kitab tafsir
Qur’an Karim kaya Mahmud Yunus dan Al-Qur’anul Karim Tarjamah
Tafsiriyah karya Muhammad Thalib.
4. Teknik Pengecekan Keabsahan Data
Peneliti membahas tentang pemikiran Mahmud Yunus dan
Muhammad Thalib tentang ayat-ayat moderasi di dalam al-Qur’an pada
masing-masing karya yaitu kitab Tafsir Qur’an Karim dan kitab
Tarjamah Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, maka dibututuhkan
pendekatan historis. Metode ini digunakan untuk mengetahui sejarah
perjalanan hidup Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib serta latar
belakang internal maupun eksternal yang mempengaruhi perkembangan
pemikirannya.
5. Teknik Analisis Data
Dalam menganalisis data peneliti menggunakan analisis isi dan
telaah yang bersifat kualitatif. Penggunaan metode dan teknis ini

berdasarkan kenyataan bahwa data yang dihadapi bersifat deskriptif.



Menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode analisis komparatif
teks untuk memahami bagaimana Mahmud Yunus dan Muhammad
Thalib menerjemahkan ayat-ayat moderasi beragama dalam al-Qur’an.
Kemudian dalam penelitian ini peneliti akan menggunakan metode
deduktif, yaitu suatu cara berpikir untuk mendapatkan suatu kebenaran
dari macam-macam pikiran yang bersifat umum, ditarik dari

kesimpulan yang bersifat khusus.

I. Sistematika Pembahasan

Dalam penulisan penelitian, dibutuhkan sebuah sistematika
penulisan agar pembahasan tersusun secara sistematis dan tidak keluar
dari pokok permasalahan yang diteliti. Untuk itu, penulis menyusun
sistematika sebagai berikut:

BAB I: Pendahuluan, yang terdiri dari latar belakang masalah, fokus
masalah, batasan istilah, rumusan masalah, tujuan penelitian,
kegunaan penelitian, landasan teori, penelitian terdahulu,
metode penelitian, dan sistematika pembahasan.

BAB II: Menjelaskan tentang biografi Mahmud Yunus dan Muhammad
Thalib yang meliputi latar belakang, sosio historis, pendidikan,
karya-karya serta corak dan metode penerjemahannya.

BAB III: Terdiri dari studi umum yang menjelaskan tentang definisi
moderasi beragama, makna kata wasath dalam al-Qur’an, serta

urgensi moderasi beragama.

18



BAB IV: Hasil penelitian yang berisi tentang terjemahan ayat-ayat
moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib, serta
mengkomparasikan hasil dari terjemahan ayat-ayat moderasi
oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib.

BAB V: Penutup, terdiri dari kesimpulan dan  saran.

19



BAB 11
BIOGRAFI MAHMUD YUNUS DAN MUHAMMAD THALIB
SERTA KITAB TERJEMAHANNYA

A. Biografi Mahmud Yunus
1. Latar Belakang Kehidupan Mahmud Yunus
Mahmud Yunus merupakan seorang mufassir yang dilahirkan di
Batusangkar, Sumatera Barat, pada tanggal 30 Ramadan 1316 H atau 10
Februari 1899 M.?% Ia wafat pada 16 januari 1982. Ayahnya bernama
Yunus bin Incek dan ibunya bernama Hafsah. Ayahnya adalah seorang

guru sekaligus imam pada suarau-surau di sekitar rumahnya. Sedangkan

ibunya bekerja sebagai seorang ahli tenun.?’

Pada umur 7 tahun ia belajar mengaji di surau kakeknya sendiri M.
Thahir bin M. Ali gelar Engku Gadang, lalu memasuki Sekolah Dasar,
tapt hanya sampai kelas tiga saja. Lalu memasuki madrasah yang
dipimpin oleh Syekh H.M. Thaib Umar sampai tahun 1916. Dalam
kurun waktu empat tahun, ia dapat menyelesaikan kitab seperti Alfiyah,
Mahalli, dan Jam'u al-Jawami juga sanggup untuk mengajarkan kitab-
kitab tersebut di madrasah asuhan Syekh H.M. Thaib Umar tersebut.

Kemampuan atas ketekunannya itu mengantarkan Mahmud Yunus

% Muchlis; Hanafi, TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama, ed. Muhammad
Fatichuddin Reflita (Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an, 2022),
www.lajnah.kemenag.go.id.

21 Siti Kusrini, Jejak Pemikiran Pendidikan Ulama Nusantara, (Semarang: CV. Asna
Pustaka, 2021), hlm. 297

20



sebagai pengajar pengganti dari Syekh H.M. Thalib Umar ketika sedang
sakit dan berhenti mengajar sementara.
. Riwayat Pendidikan Mahmud Yunus

Pada tahun 1917 ia memulai profesinya sebagai guru di sebuah
instansi pendidikan bernama Madrasah School.?® Mahmud Yunus
berhasil memperbaharui sistem kegiatan belajar pada Madrasah School
dengan cara menambahkan cara belajar menggunakan metode halagah
walaupun instansi pendidikan tersebut telah menerapkan sistem
pengajaran kitab-kitab yang dianggap mutakhir.

Seluruh kegiatan yang membuat Mahmud Yunus produktif ini
menjadi motivasi tersendiri bagi Mahmud Yunus untuk melanjutkan
pembelajarannya ke daerah Mesir. Harapan Mahmud Yunus tersebut
gagal karena Mahmud Yunus tidak berhasil mendapatkan visa dari
konsul Inggris. Kegagalan ini tidak membuat seorang Mahmud Yunus
berkecil hati, ia melakukan kegiatan produktif lainnya seperti menulis
berbagai macam buku. Salah satu karya Mahmud Yunus yang terkenal
adalah Tafsir Qur’an Karim yaitu terjemahan al-Qur’an yang ditulis
sejak kurang lebih 50 tahun.

Pada tahun 1924-1925 ia melanjutkan pendidikan di Universitas
Al-Azhar, Kairo, dan berhasil memperoleh gelar Shahadah Alimiyah.

Kemudian pada tahun 1926-1930 ia sebagai orang Indonesia pertama

28 Zulmardi, Mahmud Yunus dan Pemikirannya dalam Pendidikan, Ta'dib, Vol. 12, No.

1 (2009): hlm. 14-15.

21



22

yang belajar di Madrasah Darul Ulum Ulya. Mengambil takhassus
(spesialisasi) tadris sampai memperoleh ijazah Tadris (diploma guru).29

Selama kurang lebih 6 tahun di Mesir, ia tetap mengingat
ketertarikannya untuk mendalami ilmu pembaruan Islam di tanah
asalnya. Dengan ini, ia dapat menjalin komunikasi yang lebih erat
dengan ideologi Muhammad Abduh dan Rasyid Ridha. Hal tersebut
semakin menguatkan peran Mahmud Yunus dalam membawa pola baru
dalam penulisan tafsir al-Qur’an di Indonesia modern.
. Karir Akademis Mahmud Yunus

Profesinya sebagai guru sudah mulai sejak masih belajar di
Batusangkar, yaitu sebagai guru bantu di pesantren. Pada 1931-1932 ia
menjabat sebagai direktur/guru di Al-Jamiah Islamiyah, Batusangkar;
tahun 1931-1938 dan tahun 1942-1946 ia menjabat sebagai direktur/guru
Normal Islam (Kuliah Mu'allimin Islamiyah), Padang; tahun 1948-1949:
menjadi dosen agama di Akademi Pamongpraja kota Bukittinggi; tahun
1957-1960 menjadi dekan sekaligus doosen di Akademi Dinas Ilmu
Agarna (ADIA) Jakarta; 1960-1963 menjadi dekan sekaligus guru besar
Fakultas Tarbiyah IAIN Syarif Hidayatullah Jakarta; tahun 1966-1971
menjadi rektor IAIN Imam Bonjol, Padang.

Mahmud Yunus juga dikenal sebagai pendiri perkumpulan
Sumatera Thawalib dan penerbit Majalah Islam Al-Basyir, serta

mendirikan Persatuan Guru-guru Agama Islam pada tahun 1920.

2 Abdullah Muaz, Khazanah Mufassir Al-Qur’an, (PTIQ: Jakarta Selatan, 2020) him. 92



Menjadi anggota Minangkabau Raad pada tahun 1938-1942. Menjadi
anggota Cu Sangi Kai pada tahun 1943-1945. Mahmud Yunus berhasil
memasukkan pendidikan agama Islam di sekolah-sekolah pemerintah,
anggota Komite Nasional Sumatera Barat pada tahun 1945-1946.
Pemeriksa Agama pada Jawatan Pengajaran Agama Sumatera Barat pada
tahun 1945-1946, Menjabat sebagai Kepala Bagian Islam pada Jawatan
Agama Provinsi Sumatera di Pematang Siantar pada tahun 1946-1949,
turut serta mendirikan Majlis Islam Tinggi Minangkabau, yang
kemudian menjadi MIT Sumatera pada tahun 1946, dan menjadi
Inspektur Agama pada Jawatan Provinsi Sumatera, Bukittinggi tahun
1947, dan menjadi sekretaris Menteri Agama PDRI tahun 1949.

Sesudah pengakuan kedaulatan, ia memangku beberapa jabatan di
Kementerian agama RI, berturut-turut sebagai Pegawai Tinggi pada
Kementerian Agama di Yogyakarta pada tahun 1950, menjabat sebagai
kepala Penghubung Pendidikan Agama pada Kementerian Agama di
Jakarta tahun 1951, dan menjabat sebagai Kepala Lembaga Pendidikan
Agama pada Jawatan Pendidikan Agama tahun 1952-1956.

. Karya-Karya Mahmud Yunus

Mahmud Yunus memiliki 14 karangan buku di bidang fikih, yaitu
Al-Fighu al-Wadhih, Hukum Perkawinan dalam Islam, Fighu al Wadih
an-Nawawy, Al-Masailu al-Fighiyyah ‘ala Mazahibu al-Arba'ah,
Marilah Sembahyang I, Marilah Sembahyang II, Marilah Sembahyang

I1l, Marilah Sembahyang 1V, Puasa dan Zakat, Haji ke Mekkah,

23



Pelajaran Sembahyang untuk Orang Dewasa, Soal Jawab Hukum Islam

dan Hukum Waris dalam Islam.>®

Dalam bidang ilmu bahasa Arab, Mahmud Yunus memiliki 15
karangan buku yaitu: Darusu al-Lughah al-Arabiyyah I, Darusu al-
Lughah al-Arabiyyah II, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah III,
Mukhadatsah  al-Arabiyyah, Metodik Khusus Bahasa Arab, al-
Mukhtaraat li al-Muthala'ah wa al-Mahfuzhaat, Pelajaran Bahasa Arab
1, Pelajarun Bahasa Arab II, Pelajaran Bahasa Arab III, Pelajaran
Bahasa Arab 1V, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah 'ala Tharigati ala
Haditsah I, Darusu al-Lughah al-Arabiyyah ala Tharigati ala Haditsah

1I, Contoh Tulisan Arab, Muthala'ah wa al-Mahfuzhaat, dan Kamus

Arab Indonesia.

Tidak lupa dengan karya nya dalam bidang tafsir, terdapat 15
karya yaitu Tafsir Qur'an Karim, Kamus Al-Qur'an Juz (1-30), Surat
Yasin dan Terjemahannya, Kamus Al-Qur'an 1, Kamus Al-Qur'an 2,
Tafsir Al-Qur'an Karim Juz 11-20, Tafsir AI-Qur'an Karim Juz 21-30,
Juz 'amma dan Terjemahannya, Muhadharat al-Israiliyyat fii at-Tafsir

wa al-Hadist, Kesimpulan Isi Al-Qur'an, Alif ba ta wa Juz amma,

% Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, (Ciputat: Lembaga

Penelitian UIN Syarif Hidayatullah, 2021), hIm. 60

31 Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, hlm. 59

24



Pelajaran Huruf Al-Qur'an 1973, Tafsir Ayat Akhlak, Tafsir Al-Fatihah
Tafsir Al-Qur'an Karim Juz 1-10.3

Adapun dalam bidang akhlak, terdapat sekitar 9, diantaranya
Beriman dan Budi Pekerti, Akhlak Bahasa Indonesia, Lagu-Lagu Baru
Pendidikan Agama/Akhlak, Keimanan dan Akhlak IV. Keimanan dan
Akhlak 1II, Keimanan dan Akhlak 1I, Keimanan dan Akhlak 1. Moral
Pembagunan dalam Islam dan Akhlak.

Di bidang sejarah, ia juga mempunyai karya buku yaitu, Tarikh
Islam, Tarikh al-Fighu al-Islamy, Sejarah Islam Minang Kabou, Sejarah
Pendidikan Islam, Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia.®®

B. Deskripsi Tafsir Qur’an Karim
1. Latar Belakang dan Motivasi Penulisan Tafsir Qur’an Karim

Penulis merasa perlu membedakan antara latar belakang dengan

motivasi penulisan (sebelum membahas lebih lanjut tentang latar

belakang penulisan Tafsir Qur'an Karim). Latar belakang adalah suatu

cara penggambaran alasan terhadap suatu objek yang ingin diteliti,3*
sedangkan motivasi adalah dorongan yang timbul dalam diri seseorang
(baik secara sadar maupun tidak) untuk melakukan tindakan dalam
mencapai tujuan tertentu. Maka ketika membahas latar belakang

penulisan tafsir, hemat penulis, motivasi penulisan menjadi titik awal

%2 Faijul Akhyar et al., Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus, Diskursus
Metodologi Dan Karya-Karya Tafsir AI-Qur’an Generasi Awal Di Indonesia, 2021.

33 Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, hlm. 57

% Nova Oktavia, Sistematika Penulisan Karya Ilmiah, (Yogyakarta: Deepublish,
2015), hlm. 7



dari latar belakang penulisan tafsir. Keduanya berbeda namun tetap
dapat dipadukan.

Mahmud Yunus menjelaskan bahwa ia mementingkan penerangan
serta penjelasan terhadap petunjuk-petunjuk yang tertulis pada al-
Qur'an. Tujuannya adalah untuk diamalkan khususnya bagi umat Islam
dan umumnya bagi umat manusia berdasarkan sifat al-Qur'an sebagai
petunjuk universal.

Karya tafsirnya ini merupakan hasil “penyelidikan” yang
dilakukan secara mendalam oleh dirinya sendiri selama kurang lebih 53
tahun, sejak ia berusia 20 hingga 73 tahun. Selama ia menyelesaikan
karyanya, muncul berbagai protes dan reaksi dari berbagai kalangan
yang menentang kegiatannya dalam menerjemahkan dan menafsirkan al-
Qur’an ke dalam bahasa Indonesia. Banyak yang menganggap bahwa
hal tersebut langka dan haram dilakukan.®®

Penulisan kitab tafsir ini dimulai pada tahun 1922 M dan berhasil
diterbitkan untuk juz pertama, kedua, dan ketiga. Selang dua tahun, pada
1924 M Mahmud Yunus menghentikan penulisan karena ia melanjutkan
studi ke al-Azhar Kairo, Mesir. Saat belajar di Mesir inilah, Mahmud
Yunus mengetahui tentang kebolehan menerjemahkan dan menafsirkan

al-Qur’an ke dalam bahasa asing selain bahasa Arab.

% Sulaiman Ibrahim, Pendidikan dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus dalam

Pembaruan Islam, (Jakarta: LEKAS, 2011), hlm. 84.

26



Hal ini boleh dilakukan dengan tujuan agar bangsa non-Arab yang
tidak paham dengan bahasa Arab juga dapat memahami dan
mempelajarinya. Karenanya, setelah Mahmud Yunus pulang dari Mesir,
ia pun melanjutkan penulisannya pada tahun 1935 M. Pada saat itu,
Mahmud Yunus pun berhasil menamai kitab ini dengan “Tafsir Qur’an
Karim”. Selanjutnya, penafsiran ini diterbitkan satu juz tiap dua bulan.
Adapun dalam penerjemahan juz tujuh sampai juz 18 dibantu oleh H. M.
K. Bakry, dan akhirnya pada bulan April 1938 M, 30 juz Al-Qur’an pun
khatam.3®

Karya tafsir ini sangatlah mulia, dalam artian “menjelaskan
petunjuk-petunjuk al-Qur’an agar diamalkan oleh kaum muslimin
khususnya dan umat manusia pada umumnya, sebagai petunjuk
universal.” Tujuan dari penulisan tafsir ini adalah untuk memberikan
keterangan dan penjelasan tentang petunjuk-petunjuk al-Qur’an agar
dapat dimengerti dengan mudah, cepat, dan dapat dipraktikkan oleh
masyarakat dalam kehidupan sehari-hari. Selain itu, karya ini juga
disuguhkan untuk kalangan pelajar dan mahasiswa sebagai bahan praktis
mempelajari bahasa al-Qur’an dan juga untuk masyarakat umum yang
ingin mendalami isi al-Qur’an. Dari sini tersirat betapa ia ingin
menjadikan karyanya ini sebagai tafsir yang bersahaja, praktis, dan

dapat dipelajari semua orang.

% Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, 72nd ed. (Jakarta: PT. Hidakrya Agung

Jakarta, 2002).

27



2. Metode dan Corak Tafsir Qur’an Karim

Mahmud Yunus dalam kitab Tafsir Qur’an Karim menggunakan
corak al-adabi al-ijtima’i dan corak tafsir ilmi.3" Metode yang
digunakan adalah metode ijmali, metode dalam menulis tafsir al-Qur'an
hanya menafsirkan pokok-pokok dari kandungan ayat. Dari suatu ayat
ke ayat lainnya, ada kurang lebih 1 hingga 3 ayat yang ditafsirkan
(dijelaskan) dalam satu penjelasan. Penafsiran terhadap ayat al-Qur'an
tersebut dilakukannya dalam bentuk catatan kaki atau footnote.

Dari segi penafsirannya, Tafsir Qur’an Karim banyak
menggunakan teknik tahlili, yakni penulis menguraikan makna yang
dikandung oleh al-Qur’an, ayat demi ayat dan surah demi surah sesuai
urutannya di dalam mushaf, uraian tersebut menyangkut berbagai aspek
yang dikandung ayat yang ditafsirkan seperti pengertian kosa kata,
konotasi kalimatnya, latar belakang turun ayat, dan pendapat-pendapat
yang berkenaan dengan tafsir ayat-ayat tersebut, baik yang disampaikan
oleh nabi, sahabat, para tabi’in maupun ahli tafsir lainnya.38

Tafsir in1 secara umum dapat dikatakan banyak mengambil metode
tahlili, namun di beberapa tempat ayat-ayat al-Qur’an juga ditafsirkan
secara global. Artinya tidak seluruh ayat yang dijelaskan secara tahlili,

ada beberapa ayat yang dijelaskan tidak dengan mengutip asbab al-

3" Muhammad Dalip, “Melacak Metodologi Penafsiran Mahmud Yunus dalam Kitab
Tafsir ‘Quran Karim’,” Tafsere, Vol. 8, No. 1 (2020).

% Nashruddin Baidan, Metodologi Penafsiran al-Qur’an, cet. Ke-1, (Yogyakarta:
Pustaka Pelajar, 1998), him. 31.



nuzul-nya. Itulah sebabnya di dalam kitab ini bisa ditemukan satu
sampai tiga ayat yang dijelaskan secara fahlili, tetapi ayat selanjutnya
tidak dijelaskan atau ditafsirkan sama sekali. Jadi, metode tahlili dari
kitab karya Mahmud Yunus ini ialah dengan menjelaskan ayat per ayat
yang masih dalam satu bahasan, kemudian melangkah pada rumpun ayat
dengan bahasan yang lain.
3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tafsir Qur’an Karim

Termasuk perpaduan antara tafsir bi al-ma'tsur dan bi al-ra’yi.
Dalam bentuk bil ma tsur Mahmud Yunus seringkali menafsirkan satu
ayat dengan ayat lain pada surah yang berbeda. Untuk bentuk bi al-ra’yi,
Mahmud Yunus merasionalisasikan ayat-ayat pada al-Qur'an, yaitu
dengan memadukan antara ayat serta pesan yang terkandung di dalam
al-Qur'an dengan penguraian penjelasan (tafsiran) yang bersifat
akademik dan rasional. Proses rasionalisasi tersebut juga dilakukan
tanpa mengurangi penggunaan argumentasi secara tradisional.®

Adapun beberapa sumber penafsiran oleh Mahmud Yunus dalam
menulis tafsirnya, diantaraya adalah, Tafsir Ibnu Katsir juz I halaman 3,
Tafsir Al-Qasimy juz I halaman 7, Tafsir Al-Thabary juz 1 halaman 42,
Fajrul Islam juz 1 halaman 199, Zuhurul Islam juz 2 halaman 40-43 dan
juz 3 halaman 37, Berdasarkan beberapa sumber yang digunakan

Mahmud Yunus sebagai referensi dalam penulisan tafsirnya, dapat

% M. Anwar Syarifuddin dan Jauhar Azizi, “Mahmud Yunus: Pelopor Pola Baru,”
Thematic Presentations in Indonesian Qur’anic Commentaries, MDPI, Vol. 13, No. 140
(2022), hlm. 329-331



disimpulkan bahwa ia menggunakan tujuh sumber tafsir, diantaranya
adalah:

Pertama, tafsir al-Qur'an dengan al-Qur'an dilakukan dengan cara
menafsirkan satu ayat menggunakan ayat lain sehingga saling
menjelaskan. Misalnya dalam penafsiran surah al-Anfdl ayat 21 yang
menjelaskan tentang keadaan orang-orang muslim, yakni mereka
mendengar tetapi sebenarnya tidak mendengar, sebab itu mereka ditimpa
bermacam-macam cobaan. Kemudian ayat ini ditafsirkan dengan al-

Anfil ayat 25: "Takutlah kamu akan cobaan yang tidak menimpa orang-

orang yang berdosa saja, tetapi menimpa kamu semuanya."40

Kedua, penafsiran dilakukan menggunakan hadis yang shahih dan
tidak mengacu pada hadis dhaif atau maudhu'. Contohnya dalam
penafsiran Mahmud Yunus pada surah at-Taubah ayat 31 tentang
mengangkat 'alim ulama dan pendetanya menjadi Tuhan, dalam
penafsiran ayat ini Mahmud Yunus menafsirkan dengan hadis Nabi
Muhammad SAW yang berbunyi: "Bahwa umatku nanti akan mengikuti
umat-umat yang dahulu kala (Yahudi dan Nasrani). Yang demikian itu
karena pada masa sekarang, telah banyak orang yang mengangkat 'alim
ulamanya menjadi Tuhan. Diantara mereka ada yang tunduk dan

mengikuti saja kepada gurunya tentang hukum suatu perkara, sedang

hukum itu berlawanan dengan al-Qur'an dan hadis Nabi. "

40 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, him. 49
4 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 266

30



Ketiga, Penafsiran dilakukan dengan menggunakan perkataan
sahabat untuk menjelaskan sebab-sebab turunnya ayat al-Quran. Salah
satu contohnya terdapat pada penafsiran surah an-Nisa ayat 71 mengenai
cara menghadapi musuh dalam perang. Dalam penjelasannya, Mahmud
Yunus mengutip perkataan Abu Bakar yang berkata, "Perangilah
musuhmu dengan senjata yang serupa dengan yang mereka gunakan
untuk memerangimu, pedang lawan pedang, lembing lawan lembing.42

Keempat, tafsir dengan perkataan tabiin, apabila mereka
melakukan ijma’ pada suatu tafsir. Contohnya pada penafsiran surah al-
A'raf ayat 32-33 tentang tidak diharamkannya perhiasan dan makanan
yang lezat oleh Allah, karena Allah hanya mengharamkan sesuatu yang
keji. Mahmud Yunus mengaitkan penafsirannya dengan perkataan Yahya
bin Jabir, yaitu "Telah sampai kepadaku bahwa sebagian yang keji, yang
dilarang Allah dalam kitab-Nya, adalah mengawini laki-laki akan

seorang perempuan, apabila perempuan itu melahirkan anak, lalu

ditalaknya tanpa ada sebab.*3

Kelima, tafsir dengan umum bahasa Arab bagi ahli ilmu Lughah
Arabiyah. Keenam, tafsir dengan ijtithad bagi ahli ijtihad. Ketujuh, tafsir

dengan tafsir *akli bagi Mu’tazilah

42 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, him. 121
4 Mahmud Yunus, Tafsir Qur’an Karim, hlm. 214

31



4. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim

Cara Mahmud Yunus dalam menafsirkan ayat al-Qur'an yaitu
dengan menyajikannya ayat demi ayat serta surah demi surah sesuai
dengan urutan mushaf utsmani seperti apa yang dilakukan mufasir pada
periode klasik Islam. Mahmud Yunus meletakkan teks al-Qur'an pada
sisi kanan halaman dan terjemahannya pada sisi kiri halaman dengan
menggunakan aksara Latin. Tidak semua ayat diberi penafsiran namun
sudah pasti seluruh ayat diterjemahkannya menggunakan aksara Latin.

Tafsir Qur'an Karim, dimulai dengan pengantar dari penulis, saat
membuka kitab tafsir ini lebih lanjut maka pembaca akan menemukan
penjelasan yang dimulai dengan menyebutkan nama surah dan
penerjemahan dari setiap ayat, sedangkan tafsir diletakkan dibagian
bawah. Penafsiran terhadap ayat al-Qur'an pada Tafsir Qur'an Karim
disajikan pada bagian bawah dari teks al-Qur'an dan terjemahaninya

dengan bentuk seperti catatan kaki atau footnote dengan isinya yang

tidak pernah melebihi dari setengah halaman.**

Setelah Mahmud Yunus menyelesaikan penafsiran QS. al-Nis,
dilakukan penambahan indeks terhadap substansi dari ayat-ayat al-
Qur'an. Penambahan ini dilakukannya hingga sebanyak 28 halaman dan
pada halaman XXVI ada penjelasan ralat secara teknis terhadap
tafsirannya. Halaman XXVII hingga XXVIII diisi dengan daftar isi

surat-surat al-Qur'an sesuai dengan urutan alfabet. Kesimpulan isi

4 Mahmud Yunus, > Tafsir Qur’an Karim”

32



daripada al-Qur'an menjadi bagian baru penulisannya diberikan setelah
penambahan indeks yang diawali dari halaman IIT hingga XXXII beserta
daftar isinya pada halaman XXXIII. Pada lembar paling akhir, Mahmud
Yunus menyebutkan karya-karyanya yang menggunakan bahasa
Indonesia sebanyak 37 buah dan menjelaskan ada 27 buah buku lainnya
yang menggunakan bahasa Arab.
C. Biografi Muhammad Thalib
1. Latar Belakang Kehidupan dan Riwayat Pendidikan Muhammad Thalib

Nama lengkapnya Muhammad ibn Abdullah ibn Thalib al-
Hamdani al-Yamani. Muhammad Thalib lahir di Desa Banjaran
Kabupaten Gresik Jawa Timur pada 30 November 1948. Muhammad
Thalib tumbuh dan berkembang di lingkungan pesantren Nahdlatul
Ulama. Ayahnya bernama Abdullah bin Thalib al-Hamdani al-Yamani.
Dengan demikian, secara garis keturunan nama lengkap Thalib adalah
Muhammad bin Abdullah bin Thalib al-Hamdani al-Yamani.

Tahun 1954, sebagai anak dari seorang pedagang Thalib kecil
berkesempatan menempuh pendidikan dasar di Sekolah Rakyat Negeri
(SRN) Karangandong. Sejak kecil Thalib dikenal sebagai pribadi yang
tempramental. Hal itu ditegaskan oleh kisah yang menyebutkan bahwa
saat duduk di kelas tiga, ia pernah melempar gurunya yang bernama
Soeparno dengan batu hingga berdarah dan terjatuh dari sepeda ontel.
Bahkan insiden itu sampai menggiring Soeparno dimutasi ke sekolah

lain.



Pada tahun 1954, ia menempuh pendidikan dasar di Sekolah
Rakyat Negeri di Karangandong. Menginjak usia remaja, tepatnya tahun
1962 Thalib melanjutkan jenjang pendidikannya di salah satu pesantren
di Bangil, Pasuruan.*® Pesantren ini berlatar corak keberagamaan Ormas
Persatuan Islam (Persis).

Pada 1967, ia mampu menyelesaikan semua tingkatan kelas di
pesantren tersebut. Tamat dari pesantren, Thalib dewasa tidak langsung
kembali ke kampung halaman. la diberi mandat untuk mengajar di
almamaternya, dan berharap dapat melanjutkan jenjang pendidikannya
di Timur Tengah mengikuti jejak seniornya, seperti Muhammad Hamidi
yang lebih dahulu mendapat rekomendasi Dewan Dakwah Islamiyah
Indonesia (DDII) untuk belajar di Madinah (1967-1971).46

Muhammad Thalib dikenal sebagai guru muda yang kritis, penuh
ambisi, dan sulit diatur selama mengajar di Pesantren Persis Bangil.
Walaupun begitu, ia merupakan murid istimewa dari Abdul Qadir
Hassan, pengasuh pesantren setempat.47 Pada Februari 1971 akhirnya
Thalib mendapatkan rekomendasi dari Pimpinan DDII Daerah Jawa
Timur, Shaleh Bayasyut, untuk melanjutkan pendidikan di Madinah.

Setelah mendapatkan rekomendasi dan surat pengantar dari pimpinan

51

34

4 Anwar Kurniawan dan Ahmad Aminuddin, “Muhammad Thalib, Majelis Mujahidin
Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam Di Indonesia,” Teosofi: Jurnal Tasawuf
Dan Pemikiran Islam 11, no. 1 (2019), him.1-14.
4 M. Thalib, “Mengenal Amir Mujahidin Ke-2: Risalah Mujahidin”, Ed. 22, 2008, hlm.

47 Muhammad Thalib, Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan dan Penghinaanya terhadap
Islam (Yogyakarta: Pusat Studi Islam An-Nabawy dan Penerbit ElI-Qossam, 2007), hlm. 247.



Pesantren, Thalib menemui pimpinan pusat DDII, Muhammad Natsir di
Jakarta.

Tidak sesuai harapan, meski Thalib telah mengutarakan maksud
dan tujuan kedatangannya, namun Natsir tidak membuka amplop surat
yang dibawa oleh Thalib. Natsir menawarkan kepada Thalib supaya
bersedia membantunya mengurus DDII. Namun Thalib menolak dengan
tetap bersikukuh untuk diberi kesempatan belajar di Madinah.
Menanggapi ambisi Thalib, Natsir memberi nasihat dengan analogi, fa i/
di Indonesia itu marfii‘, apakah kalau di Madinah fa il tidak marfii‘?.
Maksudnya, belajar tidak perlu jauh-jauh di Arab, tetap bisa didapatkan
di Indonesia.

Merasa tidak puas dengan hasil pertemuannya dengan Muhammad
Natsir, Thalib pun pulang kampung ke Gresik dan kemudian
melanjutkan pendidikannya ke jenjang perguruan tinggi di Fakultas
Syariah Universitas Islam Indonesia (UII) Yogyakarta.48

Sebagai intelektual muda, Thalib telah banyak menulis buku
keagamaan selama masa kuliahnya. Selain itu, dialektikanya dengan
beragam watak dan “mazhab” pemikiran mahasiswa lain di Yogyakarta
semakin memotivasinya untuk banyak menorehkan pemikiran-

pemikirannya dalam bentuk sejumlah artikel, bahkan buku bertemakan

8 Ibid, him. 51

35



politik dan sistem kenegaraan yang sejalan dengan watak ideologi
Thalib.*®

Di sela-sela aktivitasnya sebagai penulis, ia juga banyak
memperdalam beragam bidang yang berkaitan dengan keislaman. Selain

itu, Thalib juga sempat tergabung, bahkan menjadi aktivis dari salah satu

organisasi mahasiswa Himpunan Mahasiswa Indonesia (HMI).50
Pengembaraan intelektual Thalib di perguruan tinggi diakhiri pada tahun
1978 dengan mengantongi gelar Doktorandus (Drs).
. Karir Akademis Muhammad Thalib

Setelah menyelesaikan pendidikannya, Thalib menjadi staf
pengajar di Fakultas Syariah dan Tarbiyah UII Yogyakarta. Selain itu, ia
juga menjadi asisten Guru Besar, Kahar Mudzakir, di almamater yang
sama. Pergumulan dengan Kahar Mudzakir, memberi Thalib banyak

kesempatan untuk belajar ilmu politik dan tata negara secara non-

1.5t

formal.”™ Di tengah kesibukan yang demikian, Thalib tetap konsisten

menulis artikel maupun buku serta menerjemahkan karya-karya
berbahasa Arab, seperti Figh al-Sunnah dan Tafsir al-Maraghi.>?

Pada tahun 1989, Thalib diangkat sebagai Anggota Tidak Tetap
Rabitah A’lam Islami yang bermarkas di Makkah. Thalib juga aktif

menulis tafsir al-Qur’an untuk mengisi rubrik “Khazanah Islam/Qur’an

* Ibid, hlm. 51-52

% Jbid, hlm. 52-53

51 [bid, hlm. 54

52 Yahya, Mohamad. “Analisis Genetik-Objektif atas al-Qur’an al-Karim: Tarjamah

Tafsiriyah Karya Muhammad Thalib”. Tesis--UIN Sunan Kalijaga, 2012, hlm. 114

36



Sunnah” dalam majalah Risalah Mujahidin yang selaras dengan
semangat MMI.

Persinggungan Thalib dengan wacana penafsiran sebenarnya telah
akrab, terhitung sejak ia berguru pada Mukhtar Yahya, Guru Besar UIN
Sunan Kalijaga Yogyakarta. Selain itu, interaksi Thalib dengan praktik
penafsiran Qur’an juga dapat dilihat dari sejumlah upaya alih bahasa
produk tafsir klasik ke bahasa Indonesia sebagaimana yang telah dibahas
di awal. Menurut Yahya, puncak dari capaian Thalib dalam
pergumulannya dengan dunia  penafsiran  al-Qur’an  adalah
diterbitkannya Al-Qur’an al-Karim: Tarjamah Tafsiriyah, Memahami
Makna al-Qur’an Lebih Mudah dan Cepat yang menjadi kebanggaan
para pengikutnya.53

Sekitar 500 makalah dan 240 buku yang pernah ditulisnya, dan
semuanya menyangkut persoalan umat dalam keseharian. Mayoritas
buku yang ditulis oleh Muhammad Thalib adalah tentang keluarga dan
ibadah praktis. Selain itu, Muhammad Thalib juga aktif menerjemahkan
sejumlah kitab, di antaranya Figh al-Sunnah, Tafsir al-Maragi, dan
beberapa karya Yusuf Musa seperti Islam dan Negara, Qur’an dan
Filsafat. Pengalaman Muhammad Thalib lainnya adalah pernah

menyusun kurikulum bahasa Arab untuk MI dan MTs tahun 1979-1985

%3 [bid, him. 134

37



yang ditetapkan sebagai kurikulum nasional oleh Departemen Agama
RL>

Secara keorganisasian, Muhammad Thalib merupakan pemimpin
Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) periode 2008-2013. Organisasi ini
didirikan melalui Kongres Mujahidin I di Yogyakarta, Senin, 7 Jumadil
Ula 1421 H/7 Agustus 2000 M. Peserta yang hadir saat deklarasi
tersebut sekitar 1.800 peserta, datang dari 24 perwakilan di segenap
pelosok tanah air dan utusan luar negeri. Kongres tersebut telah
melahirkan “Piagam Jogjakarta” (Sahifah Jogjakarta) dan merupakan
tonggak berdirinya Majelis Mujahidin Indonesia (MMI), sebuah institusi
aliansi (fansig ummah bagi penegakan Syariah Islam di Indonesia),
sebagai langkah awal penegakan Syariat Islam di seluruh dunia.

Kongres yang berpusat di Yogyakarta ini mengamanatkan kepada
32 tokoh Islam Indonesia yang tercatat sebagai Ahlul Halli Wal ‘Aqdi
(AHWA) untuk meneruskan misi penegakan syariat Islam melalui
wadah Majelis Mujahidin. Tujuan berdirinya organisasi ini yaitu untuk
menyatukan segenap potensi dan kekuatan kaum Muslimin dan untuk
bersama-sama berjuang menegakkan syariat Islam dalam segenap aspek
kehidupan, sehingga menjadi rujukan tunggal bagi sistem pemerintahan

dan kebijakan kenegaraan secara nasional maupun internasional.

% Syahrullah, "Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan

Distorsi", Journal of Qur'an and Hadith Studies, Vol. 2, No. 1, 2013, hlm. 44

38



Visi dari MMI ini sendiri adalah tegaknya syariat Islam dalam
kehidupan umat Islam. Adapun misinya yaitu berjuang dalam penegakan
syariat Islam secara menyeluruh (kaffah) yang dijabarkan dengan dua
cara yaitu, pengamalan Syariat Islam harus dilakukan secara bersih dan
benar dan Syariat Islam harus ditegakkan secara menyeluruh.

Untuk mengimplementasikannya, MMI mencanangkan lima
ikhtiar: melakukan penggalian, penelitian, perumusan dan sosialisasi
khazanah pemikiran hukum Islam yang berkembang; melakukan
pemantauan dan respons kritis antisipatif atas dinamika sosial politik
yang berkembang di Indonesia dan di dunia internasional; mendorong
kesiapan umat agar dapat menjalankan Syariat Islam secara efektif;
menciptakan kondisi yang kondusif bagi penerapan Syariat Islam secara
damai, yaitu segenap komponen bangsa yang berlainan agama dapat
memahami dan merespons secara proporsional maksud dan tujuan umat
Islam; memobilisasi dukungan moral maupun material dari segenap

elemen dunia Islam baik di tingkat nasional, regional maupun

internasional demi kepentingan penegakan Syariat Islam.>®

. Karya-Karya Muhammad Tahalib
Kebebasan berpendapat yang dimulai pada era reformasi di
Indonesia menyebabkan ormas-ormas yang menyuarakan ideologi

pemikiran kelompoknya ke depan publik mulai bermunculan. Baik

% Syahrullah, Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan

Distorsi, hlm.45

39



ideologi tersebut mendukung misi pemerintah, seperti Gusdurian yang
sangat menjunjung tinggi pluralisme, dan ideologi yang secara jelas atau
samar bertentangan dengan ideologi negara, seperti HTI, PKS, MMI, dan
FPI dan lainnya yang membawa agenda ideologis masing-masing untuk
mengusung Islam ke dalam struktur Negara menggantikan Pancasila
sebagai landasan filosofis negara.56 Atas dasar kebebasan berpendapat
inilah Muhammad Thalib muncul ke permukaan untuk menyuarakan
pendapat-pendapatnya dengan cara mengkritik pemerintah ketika
dianggap tidak sesuai dengan pemahamannya.

Selain itu Muhammad Thalib memiliki komitmen yang sangat
tinggi terhadap upaya penegakan syariat Islam di Indonesia. Untuk
menyuarakan pendapatnya, salah satu media yang digunakan adalah
melalui tulisan. Muhammad Thalib termasuk orang yang produktif dalam
menulis. Banyak karya tulisan yang lahir dari tangannya, seperti Melacak
Kekafiran Berpikir, Doktrin Zionis dan Ideologi Pancasila, Koreksi
Tarjamah Harfiyah Al-Qur’an Kemenag RI dan lain sebagainya. Namun
kiranya di sini perlu dibedakan tulisan Muhammad Thalib pada era Orde
Baru dan pasca Orde Baru dari segi konten. Buku-buku yang ditulis
Muhammad Thalib pada era Orde Baru mayoritas membahas
permasalahan rumah tangga, ibadah dan akhlak. Sedangkan buku-buku

yang ditulis pasca Orde Baru mayoritas membahas tentang isu-isu

% Masdar Hilmy, Teologi perlawanan: Islamisme dan Diskursus Demokrasi di

Indonesia Pasca Orde Baru, (Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2009), hlm. 15

40



41

perbedaan ideologi dan aqidah, seperti Melacak Kekafiran Berpikir,
Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan Dalam Penghinaan Terhadap Islam,
Doktrin Zionis dan Ideologi Pancasila.”’

Muhammad Thalib juga menulis kritikan terhadap pemerintah
melalui aksi nyata dengan membuat koreksi terjemah Kemenag yang
diberi nama “Koreksi Tarjamah Harfiyah Al-Qur’an Kemenag RI”. Dia
juga membuat terjemah bandingan yang berjudul “Al-Qur’anul Karim
Tarjamah Tafsiriyah Memahami Makna Al-Qur’an Lebih Mudah, Cepat
dan Tepat. Terjemah tafsiriyah karya Muhammad Thalib ini menurut

Munirul Ikhwan adalah terjemahan yang merepresentasikan ideologi

MMI dan Muhammad Thalib sendiri.®® Sejalan dengan pemikiran
tersebut, Majelis Mujahidin Indonesia (MMI) yang dipimpinnya
merupakan organisasi yang aktif menyuarakan pentingnya pelaksanaan
syariat Islam di semua aspek kehidupan, baik dalam masyarakat umum
maupun dalam kebijakan institusi pemerintahan. Seruan yang
disampaikan MMI tidak hanya bersifat internal, tetapi juga ditujukan
kepada negara agar lebih berpijak pada nilai-nilai syariat Islam sebagai

landasan moral dan hukum dalam mengatur kehidupan berbangsa.

5" Achmad Fuaddin, “Misi Islamisme Dalam Terjemah Tafsiriyah Muhammad Thalib,”
AL ITQAN: Jurnal Studi Al-Qur’an 7, no. 1 (2021): hlm. 67-90

% Munirul Ikhwan, “F1 Tahaddi Al-Dawlah: Al-Tarjamah Al-Tafsiriyyah FT Muwéjahah
Al- Khitédb Al-DinT Al-Rasmi Li Al-Dawlah Al-Indunisiyyah,” Journal of Qur’anic Studies 17,
no. 3 (2015), hlm. 121-57



42

D. Deskripsi Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah
1. Latar Belakang Penulisan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah

Pertama, untuk menegaskan tidak bolehnya menerjemahkan al-
Qur’an secara harfiyah. Dasar argumentasinya adalah fatwa sejumlah
organisasi ulama ternama dunia maupun perorangan yang masyhur di
kalangan umat Islam yang mengharamkan terjemahan al-Qur’an secara
harfiyah. Di antara fatwa tersebut adalah Fatwa Ulama Jami’ah al-Azhar
Mesir tahun 1936 yang diperbarui tahun 1960 serta fatwa Dewan Fatwa
Kerajaan Arab Saudi No. 63947 tanggal 19 Jumadil Ula 1426 H/26 Juni
2005 M. Fatwa senada lainnya yang dijadikan dasar argumentasinya
adalah Dewan Ulama Universitas Rabat Maroko, Jami’ah Jordania,
Jami’ah Palestina, Muhammad Husein al-Dzahabi, dan ‘Ali al-Sabuni.
Semuanya sepakat bahwa terjemahan al-Qur’an yang dibenarkan adalah
tarjamah tafsiriyyah, sedangkan tarjamah harfiyyah terlarang atau tidak
sah.

Kontroversi mengenai tarjamah harfivah 1ini dijadikan basis
argumentasi yang kuat oleh Muhammad Thalib untuk melancarkan upaya
korektif terhadap Al-Qur’an dan Terjemahnya versi Kemenag RI yang
dinilainya menggunakan tarjamah harfiyah dalam menjelaskan maksud
ayat al—Qur’an.59 Kedua, sebagai bantahan terhadap wacana keliru yang

menyatakan bahwa al-Qur’an mengandung unsur-unsur kekerasan dan

% Syahrullah, “Terjemah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi dan
Distorsi”, him. 498



kebencian terhadap non-muslim. Bahkan, revisi al-Qur’an dan
terjemahnya yang diterbitkan Kemenag RI dipandang sebagai “upaya
deradikalisasi al-Qur’an secara sistematis.

Berdasarkan telaah syar’iyah yang dilakukan oleh MMI, dibuktikan
bahwa secara prinsipil maupun substansial, bukan teks ayat al-Qur’an
yang memicu radikalisme melainkan terjemah al-Qur’an yang dilakukan
oleh Kemenag RI yang dianggapnya bermasalah, sehingga dipandang
perlu mengoreksinya untuk kemaslahatan umat dan demi menjaga
kemurnian al-Qur’an. Upaya Muhammad Thalib ini terbilang serius
karena dilakukan dalam kurun waktu yang terbilang lama, yaitu selama
10 tahun khusus untuk mengoreksi terjemahan al-Qur’an terbitan
Kemenag RI.

Kedua hal tersebut adalah motivasi atau latar belakang penulisan
dan penerbitan Tarjamah Tafsiriyah yang kemudian menjadi alasan untuk
mengoreksi kekeliruan/kesalahan terjemahan yang terdapat dalam Al-
Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI yang sejak 1965 telah
mengalami revisi secara bertahap mulai tahun 1989, 1998, 2002, hingga
2010.

Dasar pemikiran penerbitan farjamah tafsiriyyah al-Qur’an ini
adalah bahwa perbedaan pemahaman teks al-Qur’an tidak selalu timbul
dari perbedaan sudut pandang. Jika penerjemah tidak ingin pembacanya
salah memahami terjemah tekstual, maka penerjemah harus memberikan

pedoman memahami terjemah secara benar. Pembaca yang hanya mampu

43



memahami al-Qur’an melalui terjemahan, sehingga kesalahan terjemah
berdampak pada salah memahami teks al-Qur’an.%° Terjemah harfiyah al-
Qur’an yang dilakukan oleh Kemenag RI dianggapnya sebagai tindakan

mengubah ayat al-Qur’an dari maksud sebenarnya yang dapat

rnenyesatkam.61

Berdasarkan motivasi penulisan karya ini, diperoleh informasi
bahwa pembaca yang menjadi sasarannya adalah kalangan masyarakat
Muslim pada umumnya (golongan awam). Namun, tidak menutup
kemungkinan bagi kalangan akademisi yang menggeluti kajian tafsir al-
Qur’an dapat membacanya. Pada mulanya, ide untuk mengoreksi Al-
Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI muncul sejak tahun 1980-
an. Hanya saja, proses pengerjaannya secara intensif baru terhitung sejak
tahun 2000 hingga 2001.

Buku Koreksi Tarjamah Harfiyah al-Qur’an Kemenag RI
merupakan langkah awal dari MMI untuk mengoreksi kesalahan
terjemahan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan Kemenag RI. Hasil
penelitian Muhammad Thalib menemukan banyak kesalahan terjemahan
dalam karya terjemah Kemenag RI tersebut. Langkah selanjutnya adalah

penerbitan Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah: Memahami Makna

80 M. Thalib, Koreksi Tarjamah Al-Qur’an Kemenag RI, hlm. 10
®1 Ibid, hlm. 49

44



45

al-Qur’an Lebih Mudah dan Cepat yang penerbitannya bersamaan yaitu

Muharram 1433 H/November 2011 M.%?

Uraian di atas menginformasikan dengan jelas bahwa motivasi
utama penerjemahan karya tarjamah tafsiriyah ini adalah untuk
mengoreksi terjemahan al-Qur’an versi Kemenag RI. Terjemahan
Kemenag RI tersebut terbit pertama kali tahun 1965 di masa KH.
Syaifuddin Zuhri sebagai Menteri Agama RI dan telah mengalami revisi
sebanyak empat kali hingga saat ini. Adapun parameter koreksiannya
terhadap kesalahan terjemahan al-Qur’an versi Kemenag RI
dikelompokkan berdasarkan kaidah salaf, kaidah logika, struktur bahasa,
makna ayat yang tidak jelas, dan makna ayat yang keliru.

. Metode dan Corak Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah

Karya Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan
Mushaf Utsmani, mulai dari QS. al-Fatihah [1] hingga QS. an-Nas [114].
Metode penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan
Kemenag RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf
al-Qur’an ‘Usmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan, dan
bawahnya. Perbedaannya adalah karya Muhammad Thalib ini tidak
menggunakan catatan kaki (footnote) sama sekali, sebagaimana yang

banyak dijumpai dalam karya terjemah terbitan Kemenag RI. Karena

82 Ibid, hlm. 50



terbilang ringkas dan padat, karya terjemahan ini hanya terdiri 1

volume.%3

Dalam uraian sebelum terjemahan QS. al-Fatihah [2], dipaparkan
pedoman tarjamah tafsiriyah al-Qur’an yang mencakup pengertian
tarjamah al-Qur’an, perbedaan tafsir dengan tarjamah tafsiriyah,
perbedaan tarjamah yang memunculkan perbedaan pemahaman, pola
kalimat bahasa Arab dan bahasa Indonesia, istilah-istilah baku dalam al-
Qur’an, karakteristik dan misi al-Qur’an, hukum tarjamah al-Qur’an, dan
kitab rujukan yang digunakan.

Sebagai paparan pengantar tambahan lainnya adalah uraian terkait
‘ulum al-Qur’an seperti sejarah turunnya al-Qur’an, ayat pertama dan
terakhir yang diturunkan, pembagian al-Qur’an, cara al-Qur’an turun,
pengumpulan al-Qur’an, ringkasan tentang al-Qur’an, serta asbab al-
nuzul. Uraian ringkas tentang sejarah Nabi Muhammad SAW juga turut
dipaparkan yang mencakup kelahiran dan muda pernikahannya, keluarga
Nabi Muhammad SAW., masa dan pengangkatannya menjadi seorang
rasul, dakwahnya, intimidasi kaum Quraisy, hijrah ke Madinah, serta
peperangan di zaman Nabi Muhammad SAW. Untuk melengkapi
perspektif pembaca, diuraikan juga tentang metode memahami Islam
berikut kelebihan dan kelemahannya yang mencakup metode asasi,

‘amali, tarikhi, ‘ulum al-Islam, mugaranah, taqlid, bathini, dan shamil-

83 Syahrullah, “Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi Dan

Distorsi.” hlm.46

46



47

mutakamil. Selain itu, pembaca akan terbantu dalam pencarian judul

yang hendak dicari terjemahannya karena dilengkapi dengan daftar judul

dengan berdasarkan pembagian juz mushaf al-Qur’an.5

Setiap penerjemahan, dimulai dengan nama surah ditampilkan dan
disebutkan artinya seperti al-Fatithah (Pembuka), al-Baqarah (Sapi
Betina), al-A’raf (Bukit antara Surga dan Neraka), kecuali surah tertentu
tidak dituliskan terjemahannya seperti Qaf dan Yasin. Status setiap surah
berupa makkiyyah atau madaniyyah juga disebutkan setelah penyebutan
nama surah, berikut jumlah ayatnya. Awal surah yang terdiri dari huruf
mugqatta‘ah hanya diterjemahkan sesuai huruf yang ada, semisal alif lam
miim (QS. al-Baqarah), alif lam miim shaad (QS. al-A‘raf), qaaf (QS.
Qaf). Adapun di bagian akhir karya terjemahan ini dicantumkan indeks

tematik al-Qur’an. Indeks ini sangat membantu dalam pengelompokan

pembahasan ayat-ayat al-Qur’an berdasarkan topik tertentu.®
3. Jenis dan Sumber Penafsiran Tarjamah Tafsiriyah
Karya ini menggunakan metode terjemah dalam menjelaskan
maksud dari ayat al-Qur’an, ayat per ayat. Secara leksikal, term tarjamah
mengandung empat macam pengertian: a) menyampaikan ungkapan
kepada yang belum menerimanya; b) menjelaskan ungkapan sesuai

dengan bahasa asalnya; c) menjelaskan ungkapan dengan bahasa yang

84 Muhammad Thalib, A/-Qur anul Karim : Terjamah Tafsiriyah, ed. Tim MU-Media,
Ist ed. (Surakarta: CV. Qolam Mas, 2012). Hlm. xiv

8 Syahrullah, “Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara Kontekstualisasi Dan
Distorsi, him. 47



bukan bahasa asal ungkapan tersebut; d) mengalihkan ungkapan dari
suatu bahasa ke bahasa lain. Adapun secara terminologis, term tarjamah
diartikan sebagai mengungkapkan makna dari sebuah ungkapan dari
bahasa pertama ke bahasa kedua (lain) dengan tetap berpedoman pada
seluruh arti dan maksud bahasa aslinya.66

Pengertian term tarjamah mengandung sejumlah aspek, baik proses
penerjemahan maupun teks yang diterjemahkan. Proses penerjemahan
(process of translation) antara dua bahasa yang berbeda adalah upaya
penerjemah untuk mengalihkan teks asli atau sumber (source text) ke
bahasa lain (target text). Meminjam kategori terjemahan Roman

Jakobson, pengertian terjemahan ini masuk dalam kategori interlingual

translation.®”

Dari makna terminologis tersebut terdapat dua jenis penerjemahan,
yaitu harfiyyah dan tafsiriyvah. Yang pertama disebut juga sebagai
tarjamah lafziyyah atau musawiyyah, yaitu mengikuti tata urutan dan
redaksional bahasa aslinya; sedangkan yang terakhir disebut juga
sebagai tarjamah ma ‘nawiyyah, yaitu terfokus pada pengalihan makna

dari bahasa asli ke bahasa lain tanpa terikat dengan tata redaksional

93

48

% al-Zarqani, Manahil al-‘Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an (Kairo: Dar al-Hadith, 2001), vol. II,

5 Roman Jakobson memaknai terjemahan ke dalam tiga kategori: 1) intralingual
translation, yaitu upaya penerjemahan makna dengan lafal yang berbeda dalam bahasa yang sama;
2) interlingual translation, yaitu upaya penerjemahan teks kebahasaan dengan bahasa yang
berbeda; 3) intersemiotic translation/transmutation. Muhammad ‘Inani, Naz’ariyah al-Tarjamah al-
Hadithah. hlm. 6



bahasa.®® Menurut Thalib, sesuai dengan judulnya, metode terjemah
yang digunakan dalam karya ini adalah tarjamah tafsiriyyah, yaitu
pengalihan kalimat/kata dari bahasa pertama kepada kesamaan
makna/maksud dalam bahasa kedua tanpa terikat oleh tata bahasa,
susunan kalimat atau ungkapan dari bahasa pertama.

Tarjamah tafsiriyvah ini dinamakan juga dengan tarjamah
ma ‘nawiyyah. Sekilas istilah tentang terjamah tafsiriyyah memiliki
kemiripan dengan istilah tafsir. Walaupun demikian, keduanya memiliki
makna yang berbeda, pertama mengalihkan atau menjelaskan sebuah
ungkapan dengan bahasa yang berbeda dari bahasa aslinya, kedua adalah

mengalihkan atau menjelaskan sebuah ungkapan dengan bahasa yang

sama dengan bahasa aslinya.69

Referensi bacaan tafsir yang dijadikan pijakan penulisan Tarjamah
Tafsiriyah ini terdiri dari dua belas karya tafsir, yaitu: Tafsir al-Tabari
karya Abu Ja’far Muhammad ibn Jarir al-Tabari, Tafsir Bahr al- ‘Ulum
karya al-Samarqandi, Tafsr al-Durr al-Manthur karya al-Suyuti, Tafsir
al-Jalalayn karya al-Mabhalli dan al-Suyuti, Tafsir al-Qur’an al-‘Azim
karya Ibn Kathir, Tafsir Ma ‘alim al-Tanzil karya al-Baghawi, Tafsir al-
Muharrar al-Wajiz karya Ibn ‘Atiyah, Tafsir al-Jawahir al-Hisan karya
al-Tha‘labi, Tafsir al-Muntakhab terbitan Kementerian Waqaf Mesir,

Tafsir al-Misbah al-Munir karya Tim Ulama India, al-Tafsir al-Wajiz

88 al-Zarqani, Manahil al- Irfan fi ‘Ulum al-Qur’an, hlm. 95
8 Thalib, 4I-Qur anul Karim : Terjamah Tafsiriyah. hlm. vii

49



karya Wahbah al-Zuhayli, Tafsir a/-Muyassar karya Rabitah ‘Alam

Islami.’®

Adapun bacaan lainnya yang menjadi rujukan karya ini yaitu al-
Tafsir wa al-Mufassirun karya al-Dhahabi, al-Tibyan fi ‘Ulum al-Qur’an
karya al-Shabuni, Sahih Bukhari, Sahih Muslim, Tarjamah al-Qur’an
Dawabit wa Ahkam karya Sultan ibn ‘Abdullah al-Hamdani, Kamus al-
Mu jam al-Wasit karya Ibrahim Unais, dkk, Kamus al-Qur’an Islah al-
Wujuh wa al-Nazair karya al-Husaini ibn Muhammad al-Damaghani,
Kamus Bahasa Indonesia oleh Pusat Bahasa Departemen Pendidikan
Nasional Jakarta (2008), Kamus Besar Bahasa Indonesia, Pusat

Pembinaan dan Pengembangan Bahasa, Departemen Pendidikan dan

Kebudayaan, Jakarta (1 990)."

Adapun aspek-aspek yang menjadi titik tekan karya terjemahan ini,
yaitu tata bahasa Indonesia, logika bahasa Indonesia, sastra Arab, latar
belakang turunnya ayat, maksud ayat, akidah, syariah, muamalah (sosial
dan ekonomi).

. Sistematika Penulisan Tafsir Qur’an Karim

Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah adalah salah satu karya
Muhammad Thalib. Tarjamah Tafsiriyah ini telah terbit dalam 2 versi: 1)
Edisi Spesial al-Qur’an Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah

Harfiyah al-Qur’an Kemenag RI ukuran 21 x 14 cm, xlvi + 614 halaman

0 Ibid, him. 47
"I Thalib, Al-Qur anul Karim : Terjamah Tafsiriyah. hlm.xii

50



yang dicetak sebanyak 10.000 eksemplar, 2) Edisi Istimewa al-Qur’an
Tarjamah Tafsiriyah dan Koreksi Tarjamah Harfiyah al-Qur’an Kemenag

RI ukuran 25 x 17 cm, xlvi + 714 halaman juga 10.000 eksemplar.

Penerbitannya bersamaan yaitu Muharram 1433 H/November 2011 M."?

Karya Tarjamah Tafsiriyah ini disusun berdasarkan tata urutan
Mushaf Utsmani, mulai dari QS. al-Fatihah sampai QS. al-Naas. Metode
penulisannya sama dengan Al-Qur’an dan Terjemahnya terbitan
Kemenag RI, yaitu ayat al-Qur’an tersusun berdasarkan format Mushaf
al-Qur’an ‘Utsmani dengan dibubuhi terjemahan pada sisi kiri, kanan,
dan bawahnya. Perbedaannya adalah karya Muhammad Thalib ini tidak
menggunakan catatan, sebagaimana yang banyak dijumpai dalam karya

terjemah terbitan Kemenag RI. Karya terjemahan ini hanya terdiri 1

volume.”®

Dalam uraian sebelum terjemahan QS. al-Fatihah, dipaparkan
pedoman tarjamah tafsiriyah al-Qur’an yang mencakup pengertian
tarjamah al-Qur’an, perbedaan tafsir dengan tarjamah tafsiriyah,
perbedaan tarjamah yang memunculkan perbedaan pemahaman, pola
kalimat bahasa Arab dan bahasa Indonesia, istilah-istilah baku dalam al-
Qur’an, karakteristik dan misi al-Qur’an, hukum tarjamah al-Qur’an,

dan kitab rujukan yang digunakan.

"2 Ibid, hlm. 50
73 [bid, hlm. 46

51



Selanjutnya terdapat uraian terkait ‘u/um al-Qur’an seperti sejarah
turunnya al-Qur’an, ayat pertama dan terakhir yang diturunkan,
pembagian al-Qur’an, cara al-Qur’an turun, pengumpulan al-Qur’an,
ringkasan tentang al-Qur’an, serta asbab al-nuzul. Uraian ringkas
tentang sejarah Nabi Muhammad saw juga turut dipaparkan yang
mencakup kelahiran dan pernikahannya, keluarga Nabi Muhammad
SAW., masa pengangkatannya menjadi seorang rasul, dakwahnya,
intimidasi kaum Quraisy, hijrah ke Madinah, serta peperangan di zaman
Nabi Muhammad SAW. Selain itu, pembaca akan terbantu dalam
pencarian judul yang akan dicari terjemahannya karena dilengkapi

dengan daftar judul berdasarkan pembagian juz mushaf al-Qur’an.

52



BAB 111
ANALISIS UMUM TENTANG MODERASI BERAGAMA
A. Pengertian Moderasi Beragama
Kata moderasi berasal dari Bahasa Latin Moderatio, yang berarti
kesenangan (tidak kelebihan dan tidak kekurangan). Kata itu juga berarti
penguasaan diri (dari sikap sangat kelebihan dan kekurangan). Kata moderasi
juga diambil dari bahasa inggris yaitu moderation yang artinya sikap sedang
dan tidak berlebih-lebihan. Sedangkan dalam kamus besar bahasa Indonesia
(KBBI) kata moderasi berakar dari kata moderat yang memiliki arti mengacu
pada perilaku atau perbuatan yang wajar dan tidak menyimpang. Memiliki
kecenderungan kearah tengah tidak memihak dan selalu mempertimbangkan
hak dan pendapat lain.™
Sedangkan dalam bahasa arab dikenal dengan kalimat wasathan yang
berasal dari kata wastha-yasithu-wasathan yang mempunyai arti orang yang
berada di tengah-tengah.75 Al-Qardawi menyebut beberapa kosa kata yang
serupa maknanya dengan kata Al-Wasathiyah yaitu Tawazun, I'tidal, Ta'adul
dan Istiqamah.76 Kata wasath dalam bahasa Arab bermakna sebagai “pilihan
terbaik” atau “segala yang baik sesuai dengan objeknya. Istilah lainnya yang
juga memiliki makna yang mirip dengan wasath adalah kata al-qashd (di

antaranya bermakna moderasi, konsistensi, seimbang, dan lurus), as-sadad

4 Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan Islam Nomor 7272 Tahun 2019, “Pedoman
Implementasi Moderasi Beragama Dalam Pendidikan Islam,” (Kementrian Agama, 2020), him. 3

> Mahmud Yunus, “Kamus Arab-Indonesia” (Jakarta: Hidakarya Agung, 1990), hlm. 498.

8 M. Musyarif Ahdar, “Pendidikan Moderasi Dalam Islam,” Jurnal Ilmiah Al-Jauhari:
Jurnal Studi Islam Dan Interdisipliner Volume 7 N (2022), hlm. 92.

53



54

(benar atau tepat sasaran), dan istiqamah (di antaranya bermakna mantap,
berkonsentrasi, dan konsisten).”” Jadi, Moderasi beragama secara istilah sikap
seimbang atau tengah tengah dalam beragama yang tidak memihak kanan dan
kiri.

Kata wasathan juga memiliki arti yang luas diantaranya adalah terbaik,
keseimbangan, adil, kekuatan, keamanan dan persatuan. Sedangkan lawan kata
dari kalimat wasathan yakni tatharruf yang memiliki arti berlebihan dan
ghuluw yang memiliki makna melampaui batas dan juga bisa dikenal dengan
ekstrimisme atau radikalisme.

Kata moderasi yang disandingkan dengan kata beragama memberi kesan
bahwa sikap mengurangi kekerasan atau menghindari keekstreman yang
dimaksud adalah dalam cara pandang, sikap, dan praktik beragama. Yang
dimoderasi bukanlah agama itu sendiri, tetapi cara beragama, baik dalam
bentuk pemikiran maupun perilaku keagamaan. Semua agama, khususnya
Islam, mengajak pada kedamaian dan mengajarkan sikap toleran dan seimbang
dalam hidup.

Moderasi beragama yang mengandung konsep wasathiyyah sebagaimana
yang disebutkan dalam al-Qur'an telah diupayakan rumusannya yang sejalan
dengan konteks Indonesia oleh sejumlah pihak terutama dari kalangan
Kementerian Agama RI. Menurut Tim Penyusun buku Moderasi Beragama

Kementerian Agama, prinsip dasar moderasi beragama adalah adil (justice) dan

" A.S. & Mahyuddin Barni Rahmadi, “Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur'an dan
Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama di Indonesia,” Jurnal Ilmiah IImu Ushuluddin
Vol. 22, (2023), hlm. 3



55

berimbang (balance). Prinsip yang menjadi inti moderasi pertama, yaitu adil
bermakna umat beragama harus memiliki pandangan dan sikap beragama yang
berpihak pada kebenaran, tidak berat sebelah, dan tidak bertindak sewenang-
wenang. Prinsip kedua, yaitu berimbang, bermakna bahwa umat beragama
harus memiliki pandangan, sikap dan komitmen atau keberpihakan pada
keadilan, kemanusiaan, dan persamaan. Kedua prinsip ini, adil dan berimbang,
perlu ditopang oleh beberapa karakter penting, yaitu wisdom (kebijaksanaan),
purity (ketulusan), dan courage (keberanian), pengetahuan yang luas,
pengendalian emosi, dan kehati-hatian. Dengan demikian, ini bermakna bahwa
moderasi beragama dapat diimplementasikan dengan baik oleh mereka yang
yang bijaksana, tulus, berani, berilmu, berbudi (tidak emosional), dan berhati-
hatj.”®
B. Kata Al-Wasath Dalam Al-Qur’an
Terdapat 5 term al/-Wasath dalam al-Qur’an di antaranya yakni:

1. QS. Al-Bagarah [2]: 143

uﬂ\wvﬁgd 05595 01 I oTigs T s i oK GG

L3 b sze uw“;* b 2 g V) G e o i das
15 Dy daw\f B 520 el B 08 Gptl s 3l B ) 5.8
VEY

Artinya: “Demikian pula Kami telah menjadikan kamu (umat Islam) umat
pertengahan agar kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia dan
agar Rasul (Nabi Muhammad) menjadi saksi atas (perbuatan) kamu.
Kami tidak menetapkan kiblat (Baitulmaqdis) yang (dahulu) kamu

8 Tim Penyusun Kementerian R, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian Agama,
2019, hlm. 19-21



56

berkiblat kepadanya, kecuali agar Kami mengetahui (dalam kenyataan)
siapa yang mengikuti Rasul dan siapa yang berbalik ke belakang.
Sesungguhnya (pemindahan kiblat) itu sangat berat, kecuali bagi orang
yang telah diberi petunjuk oleh Allah. Allah tidak akan menyia-nyiakan
imanmu. Sesungguhnya Allah benar-benar Maha Pengasih lagi Maha

Penyayang kepada manusia.

2. QS. Al-Bagarah [2]: 238

TYA G 4 1553 et ssllally el o il
Artinya.: “Peliharalah semua salat (fardu) dan salat Wusta. Berdirilah karena
Allah (dalam salat) dengan khusyuk.”

Menurut pendapat yang masyhur, salat Wusta adalah salat Asar.

3. QS. Al-Maidah [5]: 89

¥

sre pub) oOHES baY Ak & e s Ky Ay d g Y
ool i pias 12 1 pibidy pF f dhies 5 U O3l 1 b 1 S0

A 0388 2S00 ol 10 0 2 S K00 iz i 2l 15 2S00 S

Artinya: "Allah tidak menghukum kamu disebabkan sumpah-sumpahmu yang
tidak disengaja (untuk bersumpah), tetapi Dia menghukum kamu
disebabkan sumpah-sumpah yang kamu sengaja. Maka, kafaratnya
(denda akibat melanggar sumpah) ialah memberi makan sepuluh orang
miskin dari makanan yang (biasa) kamu berikan kepada keluargamu,
memberi pakaian kepada mereka, atau memerdekakan seorang hamba
sahaya. Siapa yang tidak mampu melakukannya, maka (kafaratnya)
berpuasa tiga hari. Itulah kafarat sumpah-sumpahmu apabila kamu
bersumpah (dan kamu melanggarnya). Jagalah sumpah-sumpahmu!
Demikianlah Allah menjelaskan kepadamu hukum-hukum-Nya agar
kamu bersyukur (kepada-Nya).”

4. QS. Al-Qalam [68]: 28

G RIESN - V3 (iﬁ f_}é/\ ‘;l/\ V.@.b_,d“ I
Artinya: “Seorang yang paling bijak di antara mereka berkata, “Bukankah aku

telah mengatakan kepadamu hendaklah kamu bertasbih (kepada
Tuhanmu)?”

5. QS. Al-’Adiyat [100]: 5



57

N

S P PR
0¥ a4 ,.hu}ﬁ
g \B

Artinya: “lalu menyerbu ke tengah-tengah kumpulan musuh”

M. Quraish Shihab memaparkan bahwa wasath untuk konteks uraian
tentang moderasi beragama ayat yang lebih mendekati adalah QS. Al Baqarah
[2]: 143 yang menyebutkan wasathiyah sebagai pertengahan atau bagian dari
dua ujung. Allah menyifati umat ini dengan sifat tersebut karena mereka tidak
seperti kaum Nasrani yang melampuai batas dalam beribadah serta dalam
keyakinan tentang Isa AS., dan tidak juga seperti orang Yahudi yang mengubah

kitab suci, membunuh nabi-nabi serta berbohong atas nama Tuhan dan

mengkufuri- Nya. Umat islam adalah pertengahan antar keduanya.79

Menurut Muchlis Hanafi, dkk., istilah wasathiyyah dalam Al-Qur an
yang dipadankan dengan istilah moderasi mengandung sedikitnya tiga makna
dari beberapa term yang saling berkelindan, yaitu wasath, mizan, dan ‘adil.
Kata wasath dalam al- Quran disebut 5 kali yang secara umum bermakna
“berada di tengah-tengah di antara dua hal”, bisa pula bermakna wajar atau
biasa, tidak ke kiri maupun ke kanan. Kata wasath juga mengandung makna
lurus, adil, dan bersih. Jika ada orang yang disifati wasath maka ia adalah
orang dianggap pilihan dan dianggap orang yang paling mulia. Kata al-wazn
(terulang sebanyak 28 kali dalam al-Qur'an) dimaknai sebagai sesuatu yang
dipakai untuk memperoleh pengetahuan mengenai ukuran sesuatu, sementara

al-mizan dimaknai sebagai timbangan dan keseimbangan, mengandung pula

" Fasadena, “Konsep Moderasi Beragama Dalam Tafsir Tarbawi QS. Al-Baqarah,” Al-
Adabiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam Vol. 4 No. (2023), him.195



58

makna parameter sikap atau perilaku. Selanjutnya, kata al-‘adl (terulang
sebanyak 28 kali dalam al-Quran dengan berbagai bentuknya) mengandung
makna ‘adalah (keadilan), al-musawah (sama, setara), attaswiyah

(mempersamakan), istigamah (lurus, konsisten), dan

keseimbangan/keserasian.80
Urgensi Moderasi Beragama
Urgensi moderasi beragama berawal dari keragaman dalam beragama

yang merupakan suatu bentuk keniscayaan dan tidak dapat dihilangkan

sebagaimana firman Allah dalam QS. Yunus [10]: 99

@ Gedh 5 d5 S8R HERFI S o5 s oY S 5 s

Artinya: “Seandainya Tuhanmu menghendaki, tentulah semua orang di bumi
seluruhnya beriman. Apakah engkau (Nabi Muhammad) akan memaksa
manusia hingga mereka menjadi orang-orang mukmin?”

Karena pada dasarnya, pokok dari moderasi beragama adalah
menjauhkan tindak kekerasan dan perpecahan umat beragama sehingga
membentuk upaya menghindarkan diri dari posisi yang berlebihan atau
melampaui batas dalam beragama.

Beragama tetapi mengingkari nilai-nilai kemanusiaan, adalah fenomena
yang muncul belakangan ini yang mana banyak orang yang beragama akan
tetapi hidupnya semakin tertutup. Padahal agama mengajarkan tentang arti
hidup bersama secara terbuka, beragama secara berkelompok, padahal agama

mengajarkan tentang persatuan dan keharmonisan. Sejatinya agama hadir

8 Hanafi, TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama.



59

untuk menjaga dan meninggikan martabat manusia sebagai makhluk ciptaan
Allah. Mempunyai misi untuk mewujudkan kedamaian dan keselamatan
manusia dalam aspek kehidupan karena hakikat dari agama adalah
memanusiakan manusia. Menghilangkan satu nyawa seperti menghilangkan
eksistensi manusia karena agama mengajarkan bahwa keselamatan manusia
adalah prioritas.81

Dari muculnya kelompok radikalisme yang menganggap ajarannya
paling benar sendiri sehingga menganggap ajaran lain salah ini menimbulkan
peristiwa perpecahan yang berpotensi saling membunuh antar sesama manusia
dan ini terjadi semakin banyaknya kelompok ekstrim atau teroris yang

melakukan aksi bom bunuh diri dengan alasan sebagai wujud dari pada jihad.

8  Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama Tanggapan atas Masalah,
Kesalapahaman, Tuduhan dan Tantangan yang Dihadapinya... hlm. 54-55



BAB IV
ANALISIS DAN TEMUAN PENELITIAN
A. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Menurut Mahmud Yunus

1. QS. Al-Baqarah [2]: 143

Was U115 v.(mj 1 Ja Z;;i:j gﬂﬁh PERANTES \ﬁ’.ﬁ s & (..<,,t» s 203G

@ 25 Sy 0L A b1 200 g 08 U ois 30 s

Artinya: “Begitulah Kami Jadikan kamu umat yang pertengahan, supaya
kamu menjadi saksi atas (perbuatan) manusia; dan Rasul menjadi
saksi pula atas perbuatanmu. Tidaklah Kami jadikan kiblat
engkau yang dahulu itu, melainkan supaya Kami ketahui orang-
orang yang mengikut Rasul dari pada orang yang kembali
kepada kekafiran. Sesungguhnya yang demi-kian itu amat berat,
kecuali atas orang-orangyang ditunjuki Allah. Allah tiada
menyia-nyiakan keimanan kamu. Sungguh Allah Pengasih lagi
Penyayang kepada manusia.”

Artinya pertengahan antara berlebih-lebihan dan ketaksiran
(kelalaian). Setengah orang mengutamakan urusan dunia dan melalaikan
amalan akhirat atau kebalikannya. Atau mengutamakan material dan

melalaikan spiritual atau kebalikannya. Yang baik ialah pertengahan dan

seimbang antara keduanya. Itulah sifat umat yang pertengahan.82

2. QS. Al-Bagarah [2]: 256
spally Goait a8 by bty wopblall S . A o A3 S B B0 3 31

do e me el sl ¥ S
Artinya: “Tidak ada paksaan dalam agama, sesungguhnya sudah nyata
petunjuk dari pada kesesatan. Barang siapa yang tak percaya

kepada  thaghut (berhala) dan beriman kepada Allah,
sesungguhnya ia telah berpegang dengan tali yang teguh yang

8 Yunus, Tafsir Qur’an Karim. him. 29

60



61

tiada akan putus. Allah Maha mendengar, lagi Maha
mengetahui.”83

3. QS. Yunus [10]: 99

24 o’fo)f o & Jg’.'./‘f’f’gﬁe’ ° 23 Lokf( w0 oo 218 TA ol
I N O S B O N e O E L
Artinya: “Jika Tuhanmu menghendaki, niscaya beriman sekalian orang

yvang dibumi semuanya. Adakah engkau memaksa manusia, supaya
mereka beriman?”’

Keterangan ayat 99-100:

Jika Allah menghendaki, niscaya beriman semua orang yang di muka
bumi ini, tetapi Allah menghendaki dan menjadikan manusia itu bermacam-
macam keadaannya, ada yang mau mempergunakan akalnya dengan
memperhatikan dalil-dalil dan tanda-tanda kebesaran Allah dan ada pula
yang tak mau mempergunakannya. Maka Allah menjadikan kekotoran
(kekafiran) dalam hati orang-orang yang tiada mempergunakan akalnya itu
dan memberi hidayat (petunjuk) kedalam hati orang-orang yang man
mempergunakan akalnya. Sebab itu Allah berfirman: "Bahwa manusia itu
tiada beriman, melainkan dengan izin Allah", ja'ni dengan memudahkan dan
menganugerahkan hidayat kedalam hatinya. Oleh karena manusia itu
bermacam-macam keadaannya, maka Allah melarang memaksa orang,
supaya beriman kepada Allah dan Rasul-Nya.84

4. QS. An-Nahl [16]: 125
B A 58 8 Oy Faal o el dotss ad dhegddy sy i Lo g ¢

@ Gy 11 58 Okt e

8 Yunus. hlm. 58
84 Yunus. hlm. 306



62

Artinya:  “Serulah  (manusia) kejalan (agama) Tuhanmu dengan
kebijaksanaan dan pengajaran yang baik, dan berbantahlah
(berdebatlah) dengan mereka dengan (jalan) yang terbaik.
Sesungguhnya Tuhanmu lebih mengetahui orang?2 yang sesat dari
jalannya dan Dia lebih mengetahui orang-orang yang mendapat
pentunjuk.”

Keterangan ayat 125:

Serulah dan ajaklah umat manusia itu kepada agama Allah dengan
cara kebijaksanaan dan pengajaran yang baik. Bersoal-jawablah dengan
mereka itu dengan jalan yang sebaik-baiknya. Allah lebih mengetahui
orang-orang yang sesat dari jalan agama-Nya dan orang-orang yang dapat
petunjuk. Dalam ayat ini Allah menerangkan bagaimana cara
melaksanakan penyiaran agama Allah kepada semua umat manusia, yaitu
dengan cara kebijaksanaan, bukan dengan paksaan dan kekerasan atau
dengan mencela dan memaki-maki dengan perkataan kasar yang jauh dari
adab kesopanan, sebagaimana diperbuat oleh setengah orang yang tiada
mempelajari cara da'wah (seruan) menurut petunjuk Qur'an. Sebab itu
hendaklah ulama-ulama in penyiar-penyiar agama memakai cara
kebijaksanaan itu untuk menarik umat manusia kepada agama Allah,
karena manusia dapat ditarik dengan kebijaksanaan, bukan dengan
kekerasan.

Begitu juga hendaklah menyeru umat manusia itu dengan
pengajaran yang baik, dengan dalil dan keterangan cukup yang dapat
difahamkan mereka. Berkata Nabi SAW: "Berbicaralah dengan manusia

menurut kadar akal dan pikirannya". "Gembirakanlah mereka itu dan

jangan dijauhkan; mudahkanlah dan jangan disukarkan". Inilah cara



63

menyeru manusia kepada agama Allah. Bersoal-jawablah dengan mereka
itu dengan jalan yang se-baik-baiknya, yaitu dengan lunak lembut dan
keterangan yang cukup, schingga memuaskan hati mereka dan
menghilangkan segala keraguannya.

Sebab itu wajiblah ulama-ulama dan penyiar-penyiar agama mengetahui
bermacam-macam ilmu tahuan yang diketahui oleh masyarakat umat yang
diserunya, supaya dapat dipersesuaikannya mpan ajaran agama, sehingga
dapat diterima oleh akal mereka yang telah terdidik dengan ilmu
pengetahuan itu. Kalau tidak, niscaya mereka tolak ajaran agama, karena
bertentangan dengan ilmu pengetahuannya. Pendeknya ulama-ulama dan

penyiar-penyiar agama harus mengetahui ilmu dunia dan akhirat, baru

mereka dapat melaksanakan pekerjaannya yang berat.®

. QS. Al-Kafirun [109]: 6

¢
NPT N

Artinya: Bagi kamu agamamu dan bagiku agamaku

Mahmud Yunus dalam karyanya membuat keterangan tentang surah
al-Kafirun, yaitu ketika kaum Quraisy berkata kepada Nabi Muhammad
SAW. untuk ikut agama mereka dengan menyembah Tuhan mereka selama
setahun, maka mereka akan menyembah Allah setahun pula. Maka

turunlah ayat ini sebagai bantahan terhadap ajakan kaum Quraisy tersebut

8 Yunus. hlm. 399



64

Menurut tafsir itu Nabi Muhammad tidak pernah menyembah
berhala dari kecilnya sampai dewasa dan menjadi Nabi dan Rasul. Jadi
Nabi itu suci dan syirik sejak dari kecilnya.

Mahmud Yunus juga memuat tafsir al-Jalalain kemudian ia
mengoreksi dari tafsiran tersebut. Dicantumkan laa a’ budu (fil haal): Aku
tidak menyembah (sekarang) berhala yang kamu sembah dst. Wa laa ana
‘aabidun (fi'listighaal): Dan tidak akan menyembah berhala yang kamu
sembah dimasa yang akan datang. Menurut tafsir ini, Nabi hanya tidak
menyembah berhala sekarang (ketika mengucapkannya) dan di masa yang
akan datang. Bisa jadi orang mengira, bahwa Nabi ada menyembah
berhala dahulu, masa kecil, sebelum menjadi Nabi. Na'udzu billaah dari
dugaan itu. Kesalahan Tafsir ini ialah karena laa a'budu ditafsirkan dengan
fi'lhaal (sekarang). Pada hal laa yang masuk ke fi'il mudhari untuk
li'listighbaal (untuk masa yang akan datang) bukan untuk sekarang. Wa laa
ana'aabidun ditafsirkan dengan fi'listigbaal (di masa yang akan datang).
Pada hal Nabi bukan ‘aabid (orang yang menyembah) berhala yang telah
kamu sembah dimasa yang telah lalu, bukan dimasa yang akan datang.
Disini tampak, bagaimana tinggi dan fasihnya bahasa al-Qur'an serta indah
susunan kata-katanya yang tidak dapat diterjemahkan kedalam bahasa
Indonesia. Hanya dapat diterjemahkan ke dalam makna dan maksudnya

saja.

B. Analisis Terjemahan Ayat-Ayat Moderasi Oleh Muhammad Thalib

l.

QS. Al-Baqarah [2]: 143



65

Was 5210265 ‘,_<.La°’j° Jan 655 A gk FRGRSAEH ‘,_Q»“ fas 3U3G

@ 35 O3 A0y A 8100 el 1 08 Gt s 530
Artinya: "Begitulah ketetapan Allah. Wahai kaum mukmin, Kami telah
menjadikan kalian umat yang adil, supaya kalian dapat menjadi
saksi bagi manusia lainnya, dan Rasulullah menjadi saksi bagi
kalian di akhirat. Kami menjadikan kiblat Baitul Maqdis yang
kalian hadapi dahulu hanya untuk menguji siapa yang tetap
mengikuti Rasul dan siapa yang menolaknya. Perubahan kiblat
itu adalah urusan yang sangat berat, kecuali bagi orang-orang
vang Kami beri hidayah iman dan Islam. Allah sama sekali tidak

menghilangkan pahala shalat kalian yang dahulu. Sungguh Allah
Maha Pemurah dan Maha Penyayang kepada semua manusia.”

2. QS. Al-Baqarah [2]: 256

@ e B 5t pias ¥ ) sl
Artinya: “Tidak boleh seseorang dipaksa untuk masuk agama Islam.
Agama Islam sudah jelas perbedaannya dengan agama lain.
Siapa saja yang meninggalkan keyakinan dan perbuatan syirik,
lalu beriman kepada Allah, maka ia benar-benar telah mengikuti
agama yang kuat hujahnya. Hujahnya tidak akan terpatahkan.
Allah Maha Mendengar pembicaraan kalian tentang agama yang

hak dan batil. Allah Maha Mengetahui niat kalian untuk
mengikuti Islam.”

3. QS. Yunus [10]: 99

A .0 O3 a,,", b [ ;o../?’f’éfo’ 9)5} CokJ om0 AT 21d LTa o1

@ G B0 G G0 SR 28 230 3 2 oY S5 s
Artinya: “Wahai Muhammad, sekiranya Tuhanmu menghendaki semua
manusia yang ada di bumi beriman, niscaya mereka beriman.

Karena itu, apakah kamu patut memaksa semua manusia untuk
beriman kepadamu?”

Thalib menekankan bahwa iman harus datang dari kesadaran penuh,

dan sangat jelas memosisikan bahwa tidak boleh ada paksaan dalam

keimanan.



66

4. QS. An-Nahl [16]: 125
Ko s 1 54 505 8 FesT o oy dhotag i b Sy 3y o g

@ el 2T 5k Dl 1
Artinya: "Wahai Muhammad, ajaklah manusia kepada Islam, agama
Tuhanmu, dengan hujah-hujah yang kuat, nasehat yang baik.
Sesungguhnya Tuhanmu Maha Mengetahui siapa yang
menyimpang dari agama-Nya, dan Allah Maha Mengetahui
orang-orang yang mendapat hidayah.”
5. QS. Al-Kafirun [109]: 6
Artinya: "Untuk kalian agama syirik kalian, dan untukku agama
tauhidku”.
Berikut adalah analisis persamaan dan perbedaan hasil terjemahan ayat-ayat
moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib:
1. Menjunjung Nilai Semangat Moderasi (Wasathiyah)

Kedua tokoh sama-sama memiliki komitmen untuk menampilkan
nilai-nilai moderasi dalam menerjemahkan ayat-ayat Al-Qur’an. Meskipun
dengan pendekatan yang berbeda, baik Mahmud Yunus maupun
Muhammad Thalib menampilkan Islam sebagai agama yang seimbang dan
menjunjung keadilan.

2. Menggunakan Bahasa Indonesia yang Komunikatif

Keduanya menyajikan terjemahan dalam bahasa Indonesia yang

dapat dipahami oleh pembaca umum. Gaya bahasa keduanya dirancang

untuk menjangkau umat Islam di Indonesia, terutama bagi mereka yang

tidak menguasai bahasa Arab.



67

3. Menerjemahkan Wasath sebagai Konsep Tengah atau Adil
Dalam QS. al-Bagarah[2]: 143, baik Mahmud Yunus maupun
Muhammad Thalib menempatkan istilah “ummatan wasathan” sebagai
gambaran dari umat ideal. Meskipun dengan istilah yang berbeda
(pertengahan dan adil), keduanya menafsirkan umat Islam sebagai
kelompok yang tidak ekstrem.
4. Menekankan Nilai Sosial dari Moderasi
Dalam penjelasan lanjut, baik Mahmud Yunus maupun Muhammad
Thalib menyampaikan bahwa moderasi tidak hanya bermakna teologis,
tetapi juga berdampak pada hubungan sosial dan tanggung jawab kolektif
umat terhadap keadilan dan kebenaran di tengah masyarakat.
Adapun perbedaannya adalah sebagai berikut:
1. Pendekatan Terjemahan
Mahmud Yunus menggunakan pendekatan normatif-tradisional. Ia
cenderung menyajikan terjemahan yang sederhana, netral, dan konservatif.
Kata “wasathan™ ia terjemahkan sebagai “pertengahan”, yang lebih
mengarah pada posisi tengah secara literal. Sebaliknya Muhammad Thalib
menggunakan pendekatan kontekstual-linguistik dan bersifat ideologis. Ia
menerjemahkan “wasathan™ sebagai “adil”, yang secara makna lebih
bernuansa hukum, keadilan sosial, dan tanggung jawab.
2. Corak Tafsir
Tafsir Qur’an Karim karya Mahmud Yunus banyak menggunakan

tafsir bi al-ma tsur, yakni tafsir berbasis riwayat sahabat dan hadis, dengan



68

sesekali rasionalisasi sederhana. Sedangkan Tarjamah Tafsiriyah karya
Muhammad Thalib lebih menonjolkan tafsir ideologis dan tafsir bi al-
ra’yi, yaitu interpretasi berdasarkan kecenderungan pemahaman
kontemporer yang mengarah pada penerapan syariat secara kaffah.
. Tujuan Penyampaian

Mahmud Yunus menulis tafsirnya untuk kepentingan pendidikan
Islam di madrasah dan sekolah. Karena itu, gaya bahasanya didesain untuk
pelajar, dengan penafsiran yang ringkas dan netral. Sedangkan Muhammad
Thalib menulis terjemahannya sebagai alat dakwah dan koreksi terhadap
terjemahan Kemenag. Karya ini berangkat dari kritik ideologis, sehingga
banyak menonjolkan terjemahan yang tegas dan langsung.
. Pemilihan Diksi yang Mengandung Konsekuensi Ideologis

Dalam beberapa ayat, Muhammad Thalib menggunakan diksi seperti
“kafir”, “penguasa”, atau “perang” tanpa penyamaran makna,
menunjukkan keberpihakannya terhadap penegakan syariat secara
eksplisit. Sementara itu, Mahmud Yunus memilih diksi yang netral dan
tidak provokatif, seperti “orang-orang yang tidak beriman” atau “musuh”,
tanpa menimbulkan konotasi keras.
Sasaran Pembaca

Mahmud Yunus menargetkan pembaca umum, santri, dan pelajar di
madrasah. Sedangkan Muhammad Thalib menargetkan umat Islam yang
aktif dalam gerakan dakwah atau pembaruan ideologi, seperti kader-kader

Majelis Mujahidin Indonesia. Kedua terjemahan al-Qur’an ini memuat



69

nilai-nilai ideologis, sosial, dan pendidikan. Oleh karena itu, kajian tafsir
kontemporer perlu mencermati latar belakang, metode, dan orientasi

pemikiran penerjemah.



BABYV
PENUTUP
A. Kesimpulan

Penelitian ini menunjukkan bahwa penerjemahan ayat-ayat al-
Qur’an tentang moderasi oleh Mahmud Yunus dan Muhammad Thalib
mencerminkan pendekatan dan latar belakang yang berbeda dari masing-
masing mufasir. Mahmud Yunus lebih menekankan pendekatan normatif-
tradisional, yang tercermin dari pilihan diksi yang cenderung harfiah dan
konservatif, seperti menerjemahkan “ummatan wasathan” sebagai “umat
pertengahan”. Di sisi lain, Muhammad Thalib mengedepankan pendekatan
kontekstual-linguistik yang lebih dinamis, dengan menerjemahkan istilah
tersebut sebagai “umat yang adil”. Perbedaan ini menunjukkan bahwa
terjemahan al-Qur’an tidaklah netral, melainkan syarat dengan muatan
ideologis dan orientasi dakwah masing-masing tokoh.

Kedua tokoh yang dikaji dalam penelitian ini memiliki kontribusi
penting dalam dunia tafsir dan dakwah di Indonesia. Mahmud Yunus,
dengan latar belakang pendidikan formal dan pengalaman panjang di
bidang pendidikan Islam, menghasilkan karya tafsir yang bersifat praktis
dan pedagogis. Sementara itu, Muhammad Thalib, yang lebih dikenal
dalam jalur dakwah dan gerakan ideologis Islam kontemporer,
menekankan pada penerjemahan yang menjawab tantangan ideologis dan

sosial-politik umat Islam saat ini. Meskipun demikian, keduanya sama-

70



71

sama mengusung nilai-nilai wasathiyah (moderasi), tetapi menempuh jalur
narasi yang berbeda dalam menyampaikannya kepada umat.

Secara substansial, penelitian ini mengungkapkan bahwa
terjemahan al-Qur’an berpengaruh terhadap pembentukan pemahaman
umat terhadap konsep moderasi beragama. Pemilihan diksi, penekanan
makna, dan corak tafsir sangat menentukan apakah pesan moderasi dapat
tersampaikan dengan utuh, lunak, dan toleran, atau justru menjadi
eksklusif dan kaku. Oleh karena itu, studi semacam ini sangat penting
untuk membangun kesadaran kritis umat dalam membaca, memahami, dan

memaknai teks-teks suci secara kontekstual.

. Saran

Diharapkan adanya perluasan objek kajian dengan menambahkan
tokoh lain atau membandingkan dengan terjemahan resmi Kementerian
Agama RI, agar dapat dilihat perbedaan gaya penerjemahan antara
institusional dan individual. Guru dan pengajar diharapkan tidak hanya
mengajarkan teks terjemahan, tetapi juga menjelaskan konteks ideologis
dan linguistik dari masing-masing versi terjemahan. Perlu kesadaran
bahwa terjemahan bukanlah representasi mutlak dari al-Qur’an, melainkan
interpretasi manusia yang bisa dipengaruhi oleh budaya, ideologi, dan latar
keilmuan. Oleh karena itu, penting untuk membaca al-Qur’an dengan
bimbingan tafsir dan tidak berhenti pada pemahaman literal terjemahan

semata.



DAFTAR PUSTAKA

Abdullah Muaz, Khazanah Mufassir Al-Qur’an, PTIQ: Jakarta Selatan, 2020

Achmad Fuaddin. Misi Islamisme Dalam Terjemah Tafsiriyah Muhammad
Thalib. AL ITQAN: Jurnal Studi AI-Qur’an 7, no. 1, 2021

Ahmad Zainal Abidin dan Thariqul Aziz. Khazanah Tafsir Nusantara, 2020
Al-Zargani, Manahil al-‘Irfan fi‘Ulum al-Qur’an, Kairo: Dar al-Hadith, 2001

Akhyar, Faijul, Muhammad Al Ikhwan, Zulkarnain Zulkarnain, Nur Hikmabh,
Wardatul Jannah, Abdullah Zubair, et al. Tafsir Qur’an Karim Karya
Mahmud Yunus. Diskursus Metodologi dan Karya-Karya Tafsir Al-Qur’an
Generasi Awal Di Indonesia, 2021.

Aminuddin, Anwar Kurniawan dan Ahmad. Muhammad Thalib, Majelis
Mujahidin Indonesia, Dan Tafsir Ayat-Ayat Penegakan Syariat Islam di
Indonesia. Teosofi: Jurnal Tasawuf Dan Pemikiran Islam 11, no. 1, 2019.

A.S. & Mahyuddin Barni Rahmadi, Tafsir Ayat Wasathiyyah Dalam Al-Qur'an
dan Implikasinya Dalam Konteks Moderasi Beragama di Indonesia, Jurnal
Ilmiah Ilmu Ushuluddin Vol. 22,2023

Azhari Akmal Tarigan, Tafsir Ayat-Ayat Ekonomi Sebuah Eksplorasi Melalui
Kata-Kata Kunci Dalam Al- Qur’an, 2016.

Burhanuddin Muhamad Yamin, Penafsiran Wahbah Al-Zihaili Tentang Ayat-
Ayat Moderasi Islam Dalam Al-Qur’an, Skripsi 2021

Dandy Sunggono, Kamus Bahasa Indonesia, Jakarta: Pusat Bahasa, 2008

Direktorat Diseminasi Statistik, Statistik Indonesia, vol. 11, Jakarta: Badan
Pusat Statistik, 2013.

Faijul Akhyar et al., Tafsir Qur’an Karim Karya Mahmud Yunus, Diskursus
Metodologi Dan Karya-Karya Tafsir Al-Qur’an Generasi Awal Di
Indonesia, 2021.

Fasadena, Konsep Moderasi Beragama Dalam Tafsir Tarbawi QS. Al-Baqarah,
Al-Adabiyah: Jurnal Pendidikan Agama Islam, Vol. 4, 2023

Hanafi, Muchlis; TAFSIR TEMATIK: Moderasi Beragama. Edited by
Muhammad Fatichuddin Reflita. Lajnah Pentashihan Mushaf Al-Qur’an,
2022.



Keputusan Direktur Jenderal Pendidikan. Pedoman Implementasi Moderasi
Beragama Dalam Pendidikan Islam. Rabit : Jurnal Teknologi Dan Sistem
Informasi Univrab 1, no. 1, 2019.

Khairan Muhammad Arif, “Moderasi Islam (Wasathiyah Islam) Perspektif Al-
Qur’an, Al-Sunnah serta Pandangan Para Ulama dan Fugaha” dalam Jurnal
Al-Risalah, Bekasi: Universitas Islam As-Syafi’iyah, 2020, Vol. 11. No. 1

Lili Herawati, Moderasi Beragama dalam Al-Qur’an Pemikiran M. Quraish
Shihab Buku Wasathiyyah Wawasan Islam Tentang Moderasi Beragama,
Skripsi 2021

Lukman Hakim Saifuddin, Moderasi Beragama: Tanggapan atas Masalah,
Kesalapahaman, Tuduhan, dan Tentangan yang dihadapinya. Jakarta:
Ngariksa Ngaji Manuskrip Kuno Nusantara, 2022

Lokman Saleh, Penafsiran Atas Ayat-Ayat Moderasi Islam Menurut Muchlis
M. Hanafi (Studi Buku Moderasi Islam Menangkal Radikalisasi Berbasis
Agama)”, Skripsi 2022.

M. Anwar Syarifuddin dan Jauhar Azizi, Mahmud Yunus: Pelopor Pola Baru,
Thematic Presentations in Indonesian Qur’anic Commentaries, MDPI,

Vol. 13, No. 140. 2022

Mafri Amir dan Lilik Ummi, Literatur Tafsir Nusantara, Ciputat: Lembaga
Penelitian UIN Syarif Hidayatullah, 2021

Masdar Hilmy, Teologi perlawanan: Islamisme dan Diskursus Demokrasi di
Indonesia Pasca Orde Baru, Yogyakarta: Penerbit Kanisius, 2009

Muhammad Dalip, Melacak Metodologi Penafsiran Mahmud Yunus dalam
Kitab Tafsir ‘Quran Karim’, Tafsere, Vol. 8, No. 1, 2020

Muhammad Saugqi, Ulumul Qur’an, Purwokerto: CV Pena Persada, 2022

Muhammad Thalib, Al-Qur’anul Karim Tarjamah Tafsiriyah, Solo, CV. Qolam
Mas, 2012.

M. Musyarif Ahdar, Pendidikan Moderasi Dalam Islam, Jurnal limiah Al-
Jauhari: Jurnal Studi Islam dan Interdisipliner, Vol.7, 2022

Munirul Ikhwan, F1 Tahaddi Al-Dawlah: Al-Tarjamah Al-Tafsiriyyah F1
Muwijahah Al- Khitdb Al-Dini Al-Rasmi Li Al-Dawlah Al-Indunisiyyah,
Journal of Qur’anic Studies 17, no. 3, 2015

M. Thalib, Mengenal Amir Mujahidin Ke-2: Risalah Mujahidin, Ed. 22, 2008,



Muhammad Thalib, Syi’ah: Menguak Tabir Kesesatan dan Penghinaanya
terhadap Islam Yogyakarta: Pusat Studi Islam An-Nabawy dan Penerbit El-
Qossam, 2007.

Nashruddin Baidan, Metodologi Tafsir Al-Qur’an, Surakarta: Pustaka Pelajar,
2000.

Nova Oktavia, Sistematika Penulisan Karya Ilmiah, Yogyakarta: Deepublish,
2015

Siti Kusrini, Jejak Pemikiran Pendidikan Ulama Nusantara, Semarang: CV.
Asna Pustaka, 2021.

Statistik, Direktorat Diseminasi. Statistik Indonesia. Sustainability, Vol. 11.
Jakarta: Badan Pusat Statistik, 2013.

Sulaiman Ibrahim, Pendidikan Dan Tafsir: Kiprah Mahmud Yunus Dalam
Pembaruan Islam, Jakarta: LEKAS, 2013

Syahrullah, Syahrullah. Tarjamah Tafsiriah Terhadap Al-Qur’an: Antara
Kontekstualisasi Dan Distorsi. Journal of Qur’an and Hadith Studies 2, no.

1,2013.

Thalib, Muhammad. Al-Qur’anul Karim: Terjamah Tafsiriyah. Edited by Tim
MU-Media. 1st ed. Surakarta: CV. Qolam Mas, 2012.

Tim Penyusun Kementerian RI, Moderasi Beragama. Jakarta: Kementerian
Agama, 2019

Yahya, Mohamad. Analisis Genetik-Objektif atas al-Qur’an al-Karim:
Tarjamah Tafsiriyah Karya Muhammad Thalib. Tesis-UIN Sunan Kalijaga,
2012

Yan Peterson, Kamus Lengkap Inggris Indonesia Dan Indonesia Inggris
Surabaya: Karya Agung, 2005

Yunus, Mahmud. Kamus Arab-Indonesia,. Jakarta: Hidakarya Agung, 1990.
Tafsir Qur’an Karim. 72nd ed. Jakarta: PT. Hidakrya Agung Jakarta, 2002.

Zulmardi. Mahmud Yunus Dan Pemikirannya Dalam Pendidikan. Ta’dib 12
2009



Lampiran 2

DAFTAR RIWAYAT HIDUP

1. Nama : Nosudera TTR
2. Jenis Kelamin : Perempuan
3. Tempat/Tanggal Lahir : Medan, 13 Desember 2002
4. Pekerjaan : Mahasiswa
5. No.HP : 085143143347
6. Email : nosuderattr123@gmail.com
7. Alamat : Panyanggar
8. Nama Orangtua :

a. Nama Ayah : Tamba Tua Rambe

b. Pekerjaan : Pegawai BUMD

c. Nama Ibu : Samro Siregar

d. Pekerjaan : Ibu Rumah Tangga

e. Alamat Orangtua : Panyanggar

9. Riwayat Pendidikan :
a. SDN 200112 Panyanggar (2009-2015)
b. MTsN 1 Padangsidimpuan (2015-2018)
c. MAN 2 Padangsidimpuan (2019-2021)
d. UIN Syekh Ali Hasan Ahmad Addary Padangsidimpuan (2021
Sekarang)
10. Moto Hidup

“Jika bukan karna Allah mampukan, aku mungkin sudah lama menyerah”.
(QS. Al-Insyirah [94]: 5-6).



